
1. Heureux l'homme qui
n'est  pas  entré  au  conseil  des
impies, qui ne s'est point arrêté
dans la voie des pécheurs, et qui
ne s'est point assis dans la chaire
de pestilence ;

2. mais dont la volonté se
complaît dans la loi du Seigneur,
et qui médite jour et nuit cette loi.

3. Il sera comme un arbre
qui est planté près des courants
des eaux, lequel donnera son fruit
dans son temps.

4. Et sa feuille ne tombera
point ; et tout ce qu'il fera
prospérera.

5. Il  n'en est  pas ainsi  des
impies, il n'en est pas ainsi : mais
ils  sont  comme la  poussière  que
le vent  emporte de la  face de la
terre.

6. C'est pourquoi les impies ne
ressusciteront point dans le
jugement, ni les pécheurs dans
l'assemblée des justes.

7.  Car  le  Seigneur  connaît  la
voie  des  justes  ;  et  la  voie  des
impies périra.

***

LES PSAUMES
- I -



2 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

Table des matières

Explications et Considérations..................................................... 3
I. — 1, 2. ................................................................................. 3
II — 3, 4 .................................................................................. 6
III. — 5, 6................................................................................ 7



3 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

Sommaire analytique
Le Prophète, pour exciter tous les hommes à la pratique de la vertu, fait ici

une description du bonheur du juste et du malheur de l'impie ou du pécheur.
Il décrit :

I. - LES DEUX DEVOIRS DE L’HOMME JUSTE
Fuir  le  péché.  —  (a)  Dans  ses  pensées,  en  ne  prenant  aucune  part  aux

conseils des impies ; (b) dans ses actions, en n'imitant pas la conduite des
pécheurs  ;  (c)  dans  ses  paroles,  en  ne  professant  point  de  doctrines  per-
verses (1).

2° Pratiquer la vertu à l'aide de ces deux principaux moyens : (a) L'amour
de la loi de Dieu ; (b) la méditation continuelle de cette loi (2).

II. — SON BONHEUR QUI VIENT :
1° De ce qu'il est fortement enraciné dans la foi ; 2° de la multiplicité des

grâces qu'il reçoit ; 3° de l'abondance de ses fruits ; (3) ; 4° de son feuillage
qui demeure constamment vert ; 5° du succès qui couronne toutes ses
entreprises (4).

III. - LE MALHEUR DE CELUI QUI TIENT UNE CONDUITE CONTRAIRE :
4° Dans cette vie. — (a) Il est privé du bonheur et des grâces de l'homme

vertueux ; (b) il est dissipé comme la poussière légère que le vent emporte
(5).

2° Dans l'autre vie. — (a) Il sera saisi d'épouvante au jour du jugement;
(b) il sera chassé de l'assemblée des saints (6).

IV. - LE SECOURS PUISSANT DE DIEU QUI :
4° Aime les actions des justes et les approuve ; 2° détruit et anéantit les

conseils de l'impie (7).

Explications et Considérations

I. — 1, 2.
Ce Psaume n'a point de titre, parce qu'il est comme le titre général de tous

les autres Psaumes ; il en est comme le vestibule orné de couronnes et de
fleurs qu'il promet à ceux qui parviendront à la connaissance de ces divins



4 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

Cantiques, puisqu'il promet et assure le bonheur à ceux qui méditent la loi de
Dieu et la mettent en pratique. Aussi saint Jérôme appelle ce Psaume la
préface de l'Esprit-Saint ; saint Grégoire de Nysse, l'introduction à la
philosophie spirituelle (Tract. Il in Ps., cap. 8); saint Chrysologue, la préface,
le titre et la clef des Psaumes (Serm. 49). Le Psaume que nous avons chanté
aujourd'hui, dit-il, est la préface de tous les autres Psaumes, il est le Psaume
des Psaumes, le titre par excellence, le sujet qui donne lien à tous les autres,
la cause de tous les Psaumes suivants. « Lorsque la clef d'un palais en a ouvert
les portes, on en aperçoit le magnifique intérieur et les riches et nombreux
appartements. Ainsi, ce Psaume bien compris nous explique les mystérieux
secrets renfermés dans les autres Psaumes. » Saint Basile, de son côté,
l'appelle le fondement et la base de tous les autres Psaumes. « Ce que sont,
dit-il, les fondations pour une maison que l'on construit, ce qu'est la carène
pour le corps d'un vaisseau, ce qu'est le coeur dans le corps d'un être animé,
ce  Psaume  si  court  l'est,  à  mon  avis,  pour  tous  les  autres  Psaumes  qui
suivent. » (Homil. in Ps. I.)

v. 1. Toutes les fibres de l'intelligence et du coeur se soulèvent à ce mot si
simple et si complet dans son expression, qui ouvre l'admirable collection des
Cantiques inspirés de David. « Bienheureux, etc. » A ce mot, il semble à l'exilé
qu'il entend parler de la patrie ; à l'enfant, qu'il vient d'entendre prononcer le
nom d'une famille tendrement aimée qu'il aurait perdue. Qu'est-ce donc que
le bonheur ? Dans sa signification la plus étendue, c'est le bien parfait de tout
être , c'est un état parfait par la réunion de tous les biens, c'est un état où il
ne reste plus rien à désirer, rien à obtenir (S. Thomas) — Le conseil est comme
la base et le fondement de toutes les actions, c'est, dit saint Chrysostome, la
lumière  de  la  vie.  —  «  Bienheureux  donc  celui  qui  n'est  pas  entré  dans  le
conseil des impies ». Il y a une différence considérable entre l'impiété et le
péché. Par la grâce de Dieu , tout pécheur n'est pas impie, parce que tout
péché n'est pas impiété. Au contraire, il est impossible que l'impie ne soit point
pécheur, attendu que l'impiété implique par elle-même le plus grand des
péchés. Un fils est vicieux , il est déréglé , il est prodigue , mais il aime et
respecte son père : au milieu de cela, il n'est pas exempt de fautes, mais il
n'offense pas la vertu de piété filiale. Les impies, au contraire, sont ceux qui ,
tout en demeurant peut-être réguliers quant à plusieurs points de conduite,
excèdent cependant sur les simples pécheurs par l'outrage direct envers le
Père  céleste  (S.  Hilaire)  —  La  voie  des  pécheurs  est  cette  voie  large  dont
Jésus-Christ a dit : « Quelle est large la voie qui conduit à la perdition et à la
mort, et qu'il en est beaucoup qui entrent par cette porte ! » (Mt 8, 13). La
voie de chacun, c'est sa vie, la voie du présomptueux, c'est l'orgueil, la voie
du voleur, du ravisseur, c'est l'avarice, la voie du voluptueux, c'est la
concupiscence  de  la  chair  (S.  Grégoire)  — Gradation  du  mal  :  on  se  laisse
entraîner d'abord par vanité, on s'arrête par le plaisir qu'on prend au péché,
on s'asseoit par le consentement qu'on lui donne. Celui qui fait le mal construit
la chaire, celui qui persévère dans le mal s'asseoit dans cette chaire (Hugue



5 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

de S.Victor). — Cette chaire de pestilence ce sont ces doctrines pernicieuses
que  saint  Paul  engageait  son  disciple  à  fuir;  car,  disait-il,  «  de  pareils
enseignements profitent beaucoup à l'impiété, et les discours qu'y tiennent
certaines personnes gagnent comme la gangrène (II Tim II 16, 17). Les
paroles et les discours de piété se glissent aisément dans notre âme , à cause
du double penchant si violent qu'elle éprouve pour la sensualité et
l'indépendance. Comme un cancer qui dévore les parties saines, et qui étend
bientôt sa corruption à tout le corps, les mauvaises doctrines ne laissent rien
de  sain  dans  l'âme  des  fidèles  qu'elles  séduisent.  —  Le  premier  et
incomparable titre, la première gloire du véritable juste, c'est l'héroïsme de
sa séparation. Il se sépare de la foule, il sort des confins du mal , il reste pur
au sein de la perversité commune. — Trois degrés divers de perversité dans
le monde , trois régions différentes où se trouvent rassemblés les transfuges
de la vérité et de la vertu. La première est celle où sans être impie soi-méme,
« on va dans le schisme des impies. » C'est la région des âmes molles,
inconsistantes et lâches, c'est la patrie des légèretés, des ignorances, des
trahisons. Ces hommes n'ont de la religion, des vérités divines, des devoirs
surnaturels, que quelques vagues et indécises notions ; hommes dont le lâche
langage se prête tour à tour, avec une indifférence égale , au bien comme au
mal, au vice comme à la vertu. — La seconde région comprend non plus
seulement les hommes qui se contentent d'engager dans les sentiers du mal
un premier pas encore novice et mal assuré, mais les intelligences qui ont leur
état définitif , leur séjour fixe et, permanent dans l'incrédulité de l'esprit, les
vices du coeur, la grossière et criminelle indifférence de la vie. — La troisième
région  est  celle  où  se  trouvent  les  apôtres  du  mal  ,  ceux  qui  le  prêchent  ,
l'imposent, s'efforcent de l'introduire partout et de le faire triompher. C'est
l'enseignement incrédule qui, du haut des chaires publiques comme dans les
réunions des sociétés secrètes, font couler l'impiété à pleins bords et le vice
avec l'impiété, le blasphème contre Dieu, la haine contre tout ordre social, le
renversement de tous les principes, la négation de toutes les vertus.

2.  Qu'est-ce  qu'avoir  sa  volonté  dans  la  loi  ?  C'est  aimer  sincèrement  la
vérité. Il en est beaucoup qui ont la loi dans le coeur, mais qui n'ont point le
coeur dans la loi. Avoir la loi dans le coeur, c'est connaître la vérité. Mais ceux
qui ont la loi dans le coeur sans avoir le coeur dans la loi, portent la loi et ne
sont  point  portés par  la  loi  ;  ils  sont  chargés sans être aidés,  parce que la
science sans la charité est un fardeau plutôt qu'un secours (Hug. de S. Victor,
chap. II in Psalm.) — Avoir sa volonté dans la loi, c'est vouloir et aimer la loi.
« Là où est votre trésor, là est votre coeur. » (Mat. 6, 21.)— Autre chose est
d'être dans la loi , autre chose d'être sous la loi. Celui qui est dans la loi se
conduit selon la loi ; celui qui est sous la loi est conduit selon la loi. (S. Aug.)

« Or, nous ne sommes pas sous la loi, mais dans la grâce. » (Rm 6, 15.)
C'est  ce que le  Prophète prédisait  :  « Je graverai  ma loi  jusque dans leurs
entrailles. » (Jer. 33, 33.) C'est ce qu'exprimait ailleurs le Roi-Prophète :
« Votre loi est au milieu de mon coeur ; » (Ps. 39 , 9) elle n'est pas dans un



6 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

coin, mais dans le milieu comme le soleil qui du milieu du ciel l'épand partout
la lumière et la chaleur. — « Et il méditera, etc. » De l'amour de la loi naît la
méditation assidue et fervente de cette même loi. Celui qui aime, médite
attentivement ce qu'il aime : « J'ai médité vos préceptes, qui sont l'objet de
mon ardent amour; » (Ps. 98, 47) et plus loin : « Que votre lui est chère à
mon coeur ; nuit et jour, elle est l'objet de ma méditation(v. 97). Méditer la
loi  de  Dieu  nuit  et  jour,  c'est,  dit  saint  Hilaire,  conformer  constamment  sa
conduite aux prescriptions de la loi. Nous prions sans interruption lorsque, par
la pratique d'oeuvres agréables à Dieu et faites pour sa gloire, toute notre vie
devient une véritable prière; et en vivant ainsi nuit et jour, conformément à
la loi, nous méditons réellement nuit et jour sur cette divine loi. (S. HIL.)
« Que le livre de la loi soit toujours devant tes yeux, disait Dieu à Josué (1,
7), tu la méditeras jour et nuit, afin que tu gardes et que tu accomplisses tout
ce qui  est  écrit;  alors  tu rendras ta voie droite,  et  tu la  comprendras.  » Le
juste, que fait-il donc ? L'oeil fixé sur une étoile divine, il médite la loi de Dieu
nuit et jour et sans jamais pactiser avec l'erreur, sans la craindre, sans en
être jamais victime, et suit tranquillement sa route vers sa radieuse éternité.
Si à côté de lui, on se risque dans le conseil des méchants, on est faible devant
l'impiété, lui seul ne lacère pas son symbole, ne fait pas à son décalogue de
déloyales déchirures. Si autour de lui on se fixe dans le chemin des pécheurs,
lui se fixe plus étroitement encore dans les sentiers de la sainteté... Si le
monde est infecté des miasmes de la chaire de pestilence, si la propagande
du mal est active, celle du bien ne l'est pas moins.

II — 3, 4
« Il sera comme un arbre, etc. » Jérémie développe la même comparaison

(27, 7). Il est facile d'en appliquer tous les traits à l'homme pieux et fidèle.
Quels sont ces cours d'eau ? les divines Écritures, les sacrements qui sont les
canaux des grâces. Ce sont des eaux courantes, vives par conséquent, unies
à leur source, et qui dénotent la force de la charité, qui dirige et presse leur
cours. — Il donnera son fruit en son temps, » signe infaillible du bon arbre. «
Tout bon arbre porte de bons fruits ; vous les connaîtrez à leurs fruits , dit
encore Notre-Seigneur. » Aussi entendons l'Esprit-Saint nous dire par la voix
du Sage : « Ecoutez-moi germes divins, fructifiez comme les rosiers plantés
près du courant des eaux » (Ec 39. 17), et le Sauveur dire de son côté : « Je
vous ai établis pour que vous portiez du fruit, et pour que votre fruit
demeure ».(JEAN. 15, 16.) Il portera son fruit, c'est-à-dire que ce fruit sera
raisonnable, proportionné à la grâce reçue, qu'il ne s'attribuera rien de la
fécondité ou du mérite des autres. « Les arbres qui portent un fruit qui n'est
pas leur fruit, dit saint Bernard, sont des hypocrites; ils portent avec Simon le
Cyrénéen une croix qui n'est pas leur croix, et sont forcés de faire ce qu'ils
n'aiment  pas.  »  (S.  BERN.)  -  Une  conséquence  importante  de  cette  vérité,
c'est que nous coopérons réellement à la grâce de Dieu. — Le fruit vient en



7 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

son temps, quand il n'est 1° ni trop précoce comme cette vigne dont parle
Isaïe : Avant la moisson, elle s'est couverte de fleurs, mais elle fleurira sans
jamais mûrir, la serpe impitoyable coupera les rejetons et les branches, et elle
sera abandonnée pendant l'été aux oiseaux des montagnes, et durant l'hiver
aux animaux sau-vages » (ls 18, 5, 6); 2o ni trop tardif, car Dieu veut qu'on
lui offre les prémices des arbres (LEV 19 ,23) . « Il donnera son fruit en son
temps. » Autre est le fruit de l'enfance, autre celui de la jeunesse et de l'âge
plus avancé ; autre est le fruit d'un qui commence, autre le fruit de celui qui
est consommé dans la piété ; autre le fruit d'un novice, autre celui d'un
religieux ; autre le fruit de la cléricature, autre celui du sacerdoce , autre celui
de l'épiscopat ; songez non-seulement au fruit, mais encore à la maturité qu'il
doit avoir. (Bossuet, Médit. dern. sein., 29e jour.) — Pesons chacun des traits
de cette gracieuse image. D'abord produire du fruit et le produire dans son
temps, quand il convient, comme il le faut, et tel que Dieu le réclame et
l'attend. Quel est l'arbre qui se charge de fruits en sa saison ? C'est l'arbre
planté au bord des eaux.  Les eaux c'est  la  grâce,  principe surnaturel,  sève
surhumaine qui transfigure en divin et en éternel tout ce qu'elle touche, c'est
Dieu même communiqué à l'être créé, Dieu versant à flots les richesses de,sa
propre nature. — « Son feuillage ne tombe jamais. » Quand autour d'elle tout
se fane, se dessèche et tombe, elle seule conserve sa vigueur printanière, son
feuillage n'est jamais jaunissant, ses années ne font que grandir ses forces et
multiplier ses fruits. (L'abbé DOUBLET, passim.) — « Ses feuilles ne tomberont
point.» Les fruits sont pour l'utilité, les feuilles pour l'agrément. « Tout ce qu'il
fait prospèrera. a Vérité confirmée par Notre-Seigneur : « Celui qui demeure
en moi et moi en lui, portera beaucoup de fruits » (JEAN, 15, 5); et par l'apôtre
saint Paul: « Toutes choses tournent à bien pour ceux qui aiment Dieu » même
les tribulations et les souffrances. — La richesse multiplie ses récompenses
avec ses aumônes ; la pauvreté le couvre de la royale pourpre du Dieu indigent
; la santé prête à son action des énergies généreuses ; la maladie lui apporte
les bénédictions du Calvaire ; la vie accumule ses mérites avec ses oeuvres
saintes. (L'abbé DOUBLET, Psaumes, etc.)

III. — 5, 6.
v. 5. Au bonheur et à l'admirable fécondité du juste que le prophète vient

de comparer à un arbre couvert de feuilles, de fleurs et de fruits, il oppose
comme contraste et dans toutes ses parties le malheur et la désolante stérilité
des pécheurs et des impies. « Les impies sont comme la poussière. » 1° La
poussière est la partie la plus vile de la terre. 2o Tandis que l'arbre s'affermit
sur ses racines qui s'étendent de tous côtés, la poussière n'adhère pas à la
terre dont elle fait partie. 3° Elle est aride et stérile, et rend infécond tout ce
qu'elle couvre. Il en est ainsi des pécheurs et des impies : « Ecrivez que cet
homme sera stérile et ne prospèrera point en ses jours » (Jérém. 22, 30). 4°
Tout le monde la foule aux pieds. « Et vous foulerez les impies, dit le prophète,



8 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

lorsqu'ils seront comme de la cendre sous vos pieds (Malach. 5, 3.). 5° Toutes
ses parties sont désunies et désagrégées, image des impies qui ne sont unis
entre eux que pour détruire. 6° Elle est emportée par le vent, figure de la
légèreté, de l'inconstance des âmes séparées de Dieu, mortes à la foi et à la
grâce, et qui sont emportées à tout vent de doctrine. 7° Elle blesse et obscurcit
les yeux, remplit les narines et la bouche. La poussière, dit saint Ambroise,
c'est l'impiété ; la puissance des impies est semblable à la poussière. Elle
produit l'obscurité et ne peut donner le salut. Aussitôt que le vent commence
à souffler, il la soulève, la répand et la dissipe. Elle trouble l'air, dénude le
sol ; elle est rejetée comme la poussière, elle se dissipe comme la fumée, et
se fond comme la cire. (S. Am. In Pealnz.). – Triple caractère de la vie sans
religion, désunion, mobilité, stérilité. Rien n'est lié, rien n'est uni dans cette
poussière du chemin, tout y tourbillonne en désordre, aucun ensemble n'y
régnera jamais. Tel est l'incrédule, l'homme sans religion!  Tout dans cette
triste existence marche au hasard, tout y est livré au plus épouvantable
imprévu ;  c'est  la  poussière chassée par  le  vent,  sans direction,  sans but  ,
sans terme, sans usage, sans emploi. Même doctrine pour les nations : ce qui
perd les nations modernes, c'est la ruine de la foi, la perte, le renversement
des principes, la désagrégation des esprits et des coeurs. 2° Mobilité,
inconsistance. Le vrai catholique n'est jamais mobile ni inconsistant; il reste
au milieu des vicissitudes du temps le fils de l'éternité ; il se rit de la mobilité
des choses, sa vie du temps s'éternise dans l'espérance. L'homme sans
religion et sans Dieu, privé de ces éternelles espérances, sans lendemain
assuré, sans refuge, sans avenir, est livré à tous les caprices des choses
humaines et à toutes les caducités du temps. 3° Stérilité. Comme la poussière,
sa parfaite image, l'homme sans religion n'est absolument utile à rien qui soit
vraiment grand et sérieux.

6. Les impies ne ressusciteront point pour le jugement, ni pour juger, parce
qu'ils ne sont pas du nombre des justes qui jugeront avec Jésus-Christ et à
qui il a dit : « Vous serez assis sur douze trônes pour juger les douze tribus
d'Israël » (Mt 19, 28) ; ni pour être jugés, parce que leur jugement est déjà
prononcé dès cette vie : « Celui qui ne croit point est déjà jugé , parce qu'il
ne croit pas au nom du Fils unique de Dieu » (Jn, 3, 18). Quand le Fils de Dieu
viendra juger le monde, les réprouvés, il est vrai, ressusciteront en même
temps que les justes, mais ils ne ressusciteront pas néanmoins avec les justes,
parce qu'au moment de la résurrection les justes seront séparés des
réprouvés. — Trois raisons pour lesquelles les pécheurs et les impies ne
ressusciteront point dans le jugement des justes : 1° Parce qu'ils sont comme
la poussière que le vent emporte ; 2° Parce qu'ils verront l'élévation des saints
qu'ils ont méprisés : « Dieu connaît la voie des justes »; 3° Parce qu'en ce
jour sera prononcée leur sentence définitive « Et la voie des impies périra».
— « Ni les pécheurs dans l'assemblée des justes », vérité que confirme le
prophète Ezéchiel lorsqu'il dit : « lls ne seront point dans l'assemblée de mon



9 | 9

COMMENTAIRE DU PSAUME I

peuple ; ils ne seront point écrits dans le livre de la maison d'Israël ; ils
n'entreront point dans la terre d'Israël ». (Ez. 13, 9.)

v.  7.  Dieu  connaît  la  voie  des  justes.  Cette  connaissance  n'est  pas  une
connaissance stérile. « De même, dit saint Augustin, que la médecine connaît
la santé et ne connaît pas les maladies, et que cependant même les maladies
sont reconnues par l'art de la médecine, ainsi on peut dire que Dieu connaît
la voie des justes et qu'il ne connaît pas la voie des impies, non pas que Dieu
ignore quelque chose, mais dans ce sens qu'être ignoré de Dieu, c'est périr,
et qu'être connu de Dieu, c'est vivre. » (S. Aug.) — Ne pas savoir, pour Dieu
c'est  réprouver.  Voilà  pourquoi  Dieu dira à la  fin  du monde aux pécheurs :
«  Je  ne  vous  cannais  pas  »  (S.  Greg.,  Moral.,  II,  3).  —  «  Et  la  voie  des
pécheurs périra. » On dit d'un chemin qu'il périt, qu'il est détruit, qu'il cesse
d'exister, lorsqu'un voyageur se rendant dans un lieu déterminé trouve la fin
de ce chemin, sans arriver au terme de son voyage, ou bien lorsqu'il a devant
lui un précipice, des marais profonds et infranchissables, des forêts épaisses
et impénétrables.« Le chemin des impies périra. » Qu'est-ce à dire ? Vous est-
il arrivé de vous engager dans un chemin qui semblait battu à son point de
départ, et qui de moins en moins frayé, finissait par s'effacer entièrement, et
vous laissait à l'entrée de la nuit, dans une plaine inconnue, dans une forêt
obscure, sans plus vous offrir de direction ni d'issue ? Tel est le sentier des
impies : C'est une route qui se perd, qui n'aboutit à rien qu'au désert, qu'à
l'abîme, qu'à la mort. « Deperdita eorum via. » (S. Hil,., Mgr Pie, Discours etc.
VII, 542.)


	Table des matières
	Sommaire analytique
	I. - LES DEUX DEVOIRS DE L’HOMME JUSTE
	II. — SON BONHEUR QUI VIENT :
	III. - LE MALHEUR DE CELUI QUI TIENT UNE CONDUITE CONTRAIRE :
	IV. - LE SECOURS PUISSANT DE DIEU QUI :
	Explications et Considérations
	I. — 1, 2.
	II — 3, 4
	III. — 5, 6.

