
LA PRÉPARATION DE
L’INCARNATION

(extraits)

par

HENRY JAMES COLERIDGE
De la Société de Jésus

LONDRES



2

" Maintenant, Souverain Maître,
tu peux, selon ta parole,

laisser ton serviteur s'en aller en paix ;
car mes yeux ont vu ton salut,

que tu as préparé à la face de tous les peuples,
lumière pour éclairer les naƟons
et gloire de ton peuple Israël. "



3

CHAPITRE II
LA PROPHÉTIE EN GÉNÉRAL

Les Saintes Écritures de l'Ancien Testament couvrent tout
l'espace du temps, depuis la création du monde jusqu'à l'exécution
du grand conseil de l'Incarnation, à l'exception d'une courte période
qui précède plus immédiatement ce grand acte de miséricorde de
Dieu. Ils commencent avec la race humaine entière comme sujet de
l'histoire, et ce n'est qu'après le déluge que le fleuve se rétrécit, pour
ainsi dire, au peuple élu de Dieu, la nation qu'il a faite sienne dans
un sens spécial, et à laquelle il a confié d'une manière particulière
les promesses qui étaient pourtant l'héritage commun de la race.
Peu de temps après le récit du déluge, nous avons le célèbre chapitre
dans lequel les diverses nationalités qui sont nées des trois fils de
Noé sont sommairement énumérées puis, pour ainsi dire, rejetées.
Lorsque la promesse est limitée d'une manière spéciale à la
descendance d'Abraham, elle est contenue dans des paroles qui se
réfèrent à la bénédiction de toutes les nations du monde au moyen
de la postérité promise. C'est la formule habituelle dans laquelle le
privilège particulier de la race élue est transmis. L'universalité de
la portée de l'Écriture Sainte n'est jamais abandonnée. L'histoire est
centrée en Israël, mais Israël est lui-même le centre du monde et de
la race humaine.

Les autres nations autour du peuple élu ne sont jamais oubliées.
Dieu leur parle et traite avec eux par ses prophètes aussi bien
qu'avec les royaumes de Juda ou d'Israël. Certains des prophètes
hébreux eux-mêmes sont envoyés soit exclusivement à des nations
autres que les leurs, soit ils incluent ces nations dans leur fonction
prophétique à côté de la leur. L'Égypte, l'Assyrie, Damas, Ninive,
la Perse et la Grèce sont mentionnées et traitées, ainsi que des
nations proches d'Israël, d'Édom, de Moab et des autres. Le dernier
des quatre grands prophètes nous donne une esquisse divine des
grands empires qui s'étaient succédé, ou devaient se succéder, en



4

tant que dirigeants du monde entier. Non seulement ces nations
étaient aussi présentes qu'Israël dans l'esprit et le cœur de Dieu,
mais elles sont adressées, réprimandées, exhortées, averties et
menacées aussi bien que les Juifs. Les envolées les plus élevées de
la poésie rayonnante du prophète évangélique sont celles où la
domination et les gloires de l'Église mondiale sont préfigurées.
Même quand Aggée parle de la venue du Seigneur dans son temple,
qui était alors en train d'être relevé de ses ruines par Zorobabel, il
parle de lui comme « le Désiré de toutes les nations ».1 Ce temple
devait être « la maison de prière de toutes les nations ».2 C'était le
privilège de la race élue d'être l'instrument pour le reste des nations
du salut qui avait été promis à tous dès le commencement. La parole
devait sortir de Jérusalem, mais la rédemption qu'elle proclamait
était pour le monde entier.

L'histoire de l'Ancien Testament est l'histoire de la révélation, et
surtout de la conservation et de la formation du peuple élu auprès
duquel ont été déposées les promesses de Dieu. Israël a été choisi
comme la nation dont le Rédempteur promis devait provenir. Pour
qu'elle puisse le reconnaître et l'accueillir quand il viendra, elle a
été séparée des autres races, elle a été l'objet d'une Providence
particulière. Ses lois et sa politique, ainsi que sa religion et sa
croyance ont été coulées dans un moule particulier. Il fut le
destinataire, de temps en temps, d'une longue série de prophéties
dans lesquelles la promesse originelle était constamment répétée,
rendue plus précise et plus complète, et s'étendait progressivement
en un système vaste et glorieux. Les Juifs, surtout après leur
délivrance d'Égypte, vivaient sous un arrangement spécial à tous
égards, qui, dans son ensemble et dans toutes ses parties, les
préparait au Messie et au royaume qu'il devait fonder. Nous
sommes donc immédiatement amenés à l'examen de l'ordonnance
de la prophétie, et ce sera une partie de notre travail actuel de

1 Aggée II, 8.
2 Isaïe LVI, 7.



5

retracer les diverses méthodes et manières par lesquelles cette
grande ordonnance de Dieu a été, pour ainsi dire, administrée. La
politique et les institutions juives fournissaient, pour ainsi dire, un
foyer et des gardiens pour le trésor de la prophétie. Ce grand don
était le principal de leurs privilèges. Il mérite d'être examiné, en
premier lieu, par lui-même.

L'ordonnance de la prophétie ne doit pas se limiter aux
prédictions directes et verbales qui sont communément comprises
sous ce nom. Ceux-ci forment une longue et merveilleuse chaîne,
dont nous dirons quelques mots tout à l'heure. Mais l'ensemble des
actions providentielles de Dieu envers le monde, et
particulièrement envers son peuple élu, peut être considérée comme
une prophétie longue et toujours croissante. Même des prédictions
particulières, personnelles et historiques, du futur Rédempteur, ont
été faites, non seulement verbalement, mais par les personnages et
les incidents qui appartiennent à l'histoire sainte. L'exemple
palmaire de cela, bien qu'il ne soit qu'un parmi tant d'autres, est
l'histoire du prophète Jonas. Il n'y a pas un mot de lui qui puisse
être considéré comme une prophétie directe du Messie futur, et
pourtant notre Seigneur l'invoque comme ayant prophétisé sa
propre mort et sa résurrection le troisième jour. Il a prophétisé ces
choses par les incidents de sa vie. Le vrai récit de la prophétie est
celui qui considère l'ensemble de l'Ancienne Dispensation comme
prophétique de la nouvelle, comme prévu par Dieu pour préparer
les cœurs et les esprits du peuple à ce qui devait venir après elle, à
la fois dans la personne et dans l'œuvre de notre Seigneur. Nous
pouvons diviser ce témoignage de prophétie en trois grandes lignes,
pour ainsi dire. Il y a des prophéties verbales directes. Il y a des
prophéties par des personnages et des incidents, tels que la vie des
grands héros du peuple saint, ou leurs exploits, tels que ceux de
Samson et David et d'autres. Il y a les prophéties qui consistent en
des choses, des institutions, des ordonnances, des sacrifices du
Temple, l'immolation de l'agneau pascal, et ainsi de suite, dont saint
Paul a tant à dire dans son épître aux Hébreux, et dont il parle



6

sommairement aux Galates quand il dit que la loi était le
« pédagogue du peuple pour l'amener au Christ ». Dans cette vision
de la prophétie, il est facile de voir que la plénitude du temps ne
pouvait pas exister avant que toute cette grande préparation n'ait été
accomplie, et jusqu'à ce que le temps soit venu pour
l'accomplissement en notre Seigneur de toutes ces diverses classes
de prédictions. D'un autre côté, il ne pouvait y avoir de preuve plus
forte du royaume de l'Évangile lorsqu'il est venu, que le fait que
toutes ces différentes lignes de lumière, pour ainsi dire, ont
convergé pour indiquer l'accomplissement du grand conseil de
Dieu. Il est également facile de voir qu'un système vaste et
multiforme, tel que celui de l'Église chrétienne, aurait besoin d'un
système de prédiction tout aussi vaste et multiple pour préparer
l'esprit des hommes à cela, et pour être leur preuve lorsque le
moment serait venu pour qu'il soit introduit dans le monde. Si l'on
tient compte de tout ce qui relève à juste titre de cette considération,
il semblera plus étonnant que la préparation de l'Évangile ait été si
tôt accomplie, que qu'elle se soit étalée sur un si long espace de
temps.

L'un des principes les plus importants qui doivent être gardés à
l'esprit dans nos études des prophéties de l'Ancien Testament
concernant l'Incarnation, c'est qu'elles sont une série continue et
non un nombre détaché et déconnecté de prédictions. L'auteur
original des prophéties est le Saint-Esprit, qui a parlé par les
prophètes. Dieu peut parler par ses instruments, comme le dit saint
Paul, à diverses époques et de diverses manières, mais pour lui toute
la chaîne des prédictions doit être présente à la fois. Mais ils sont
liés non seulement dans l'intention de Dieu, l'auteur principal de ces
prédictions, mais aussi dans l'esprit des instruments humains de ces
prédictions. Il n'est évidemment pas certain que, lorsqu'une
prophétie particulière a été prononcée ou mise par écrit, par un
serviteur de Dieu choisi, il avait nécessairement à l'esprit toute la
série des prophéties qui l'avaient précédée dans le temps. Ce serait
plus que ce que nous avons le droit d'affirmer, sans plus de preuves



7

internes qu'il n'en existe toujours. Mais on peut considérer comme
certain que les personnes choisies par Dieu pour la promulgation
des prophéties étaient en général bien au courant de ce grand
courant de prédictions de ce genre qui formait, en vérité, le
principal trésor du peuple élu, comme nous le dit saint Paul. Ils
avaient les premières prophéties à l'esprit, dans le sens où un
chrétien parlant ou écrivant un article du Credo a les autres à
l'esprit. Il peut sembler parler de l'Église ou de la Résurrection, mais
ce qu'il dit impliquerait, de mille manières, le lien nécessaire de ces
grandes vérités avec les autres parties de sa croyance. Il faut
toujours en tenir compte. Il est facile de voir comment les
prophéties ultérieures prennent les prophéties antérieures pour
acquises, même lorsqu'elles n'y font pas référence en tant de mots.

Cette vérité peut être illustrée par l'Écriture elle-même. Il y a
une analogie entre le courant de la prophétie dans l'Ancien
Testament et le développement de la doctrine dans le Nouveau.
Nous savons que tout le Credo chrétien a été remis aux Apôtres par
notre Seigneur, et qu'il n'y a pas eu d'ajout réel à cela par toutes les
définitions des conciles et des papes depuis le commencement.
Mais nous savons aussi que le volume des vérités définies s'est
accru, au fur et à mesure des siècles, chacun avec son
développement fécond d'hérésies, de questions soulevées par des
hérétiques, ou apportées d'autres manières devant les théologiens
de l'Église. Ces questions lui ont donné l'occasion, ou lui ont forcé
la nécessité de nouvelles définitions, afin de préserver la vérité,
dont elle est la gardienne divinement désignée, contre les
malentendus ou les fausses représentations. Le cas de la croissance
de la prophétie est, à bien des égards, analogue au progrès de la
doctrine chrétienne, bien qu'il y ait quelques points sur lesquels il
ne faut pas pousser le parallèle trop loin. Le passage auquel nous
nous référons comme sanctionnant ce parallèle se trouve dans l'un
des chapitres les plus glorieux du livre de l'Ecclésiastique : « J'ai
répandu des fleuves, je suis comme un ruisseau d'un fleuve d'une
eau puissante, je suis comme un canal d'un fleuve et, comme un



8

aqueduc, je suis sorti du Paradis. J'ai dit que j'arroserais mon jardin
de plantes, et que j'arroserais abondamment les fruits de ma prairie.
Et voici, mon ruisseau devint un grand fleuve, et mon fleuve se
rapprocha d'une mer. Car je fais briller la doctrine pour qu'elle brille
à tous comme la lumière du matin, et je l'annoncerai de loin. Je
pénétrerai jusqu'aux parties inférieures de la terre, et je verrai tous
ceux qui dorment, et j'éclairerai toute cette espérance dans le
Seigneur. Je répandrai encore la doctrine comme prophétie, et je
laisserai cela à ceux qui cherchent la sagesse, et je ne cesserai pas
d'instruire sa descendance jusqu'à l'âge saint ».3

Nous pouvons aussi comparer, et jusqu'à un certain point,
contraster l'action de Notre-Seigneur dans sa vie de prédication,
avec celle de sa Providence dans les longs âges qui ont formé la vie
du peuple élu. Notre-Seigneur n'avait que trois ans pour préparer
l'Église à son grand office d'instructeur du monde. Nous sommes
capables de voir qu'Il regardait toujours vers l'avenir, que Ses
paroles, Ses instructions et Ses méthodes pour traiter avec les gens,
et avec Ses disciples, et avec Ses adversaires, ce qu'Il a dit et ce
qu'Il n'a pas dit, étaient constamment réglés par la nécessité de cette
préparation, et parler de sujets qui n'étaient pas encore
complètement intelligibles, et souvent très désagréables, parce que
c'était alors le moment le plus opportun pour la promulgation d'un
principe de l'Évangile, ou pour jeter les bases d'une grande
institution ou d'un grand sacrement. Et pourtant, malgré la brièveté
du temps dont il disposait, et les autres difficultés, soit dans le
peuple en général, soit dans ses chefs, soit chez les disciples eux-
mêmes, qui faisaient obstacle à l'explication complète et à
l'expansion de ses doctrines, il laissa les apôtres pleinement
instruits de tout ce qui appartenait à leur Credo, à leur charge,
l'Église qu'ils devaient fonder et les grands linéaments de sa
constitution. L'office du Saint-Esprit était de ramener à l'esprit des
Apôtres ce que Notre-Seigneur leur avait enseigné, de leur faire

3 Ec XXIV, 40-41



9

voir les profondeurs, la fécondité et la richesse merveilleuses des
détails qu'ils contenaient dans les instructions comparativement
sommaires qu'ils avaient reçues. Et pendant tout ce temps, leurs
cœurs avaient été progressivement formés, élargis, élevés,
illuminés, leurs âmes emmagasinées de grâce sur grâce, pour faire
d'eux les princes dignes de son royaume, les lumières et les guides
du monde. C'était un processus merveilleux, et il avait été mené
avec une sagesse merveilleuse jusqu'à sa pleine perfection. On peut
dire qu'il y avait quelque chose de semblable dans la préparation
progressive de l'Évangile dans l'ordonnance de la prophétie.

Nous ne pouvons évidemment pas insister sur le fait de trouver
un parallèle exact entre le soin qui incombait, en un certain sens, à
Notre-Seigneur, de ne rien laisser intact de tout ce qui était
nécessaire à la pleine instruction de l'Église, même pendant les
quelques mois auxquels se limite son ministère personnel, et le
conseil divin selon lequel il était nécessaire qu'aucun trait saillant
du caractère, de l'histoire ou de l'œuvre du Rédempteur du monde
ne soit laissé sans son témoignage et son anticipation dans la
prophétie. L'œuvre de notre Seigneur a été accomplie en un peu
plus de trois ans, et la préparation prophétique pour le royaume de
l'Évangile s'est étendue sur bien plus de milliers de personnes. Mais
il y a encore de bonnes raisons de penser que le dessein de Dieu
incluait une anticipation si complète par la prophétie, même des
détails de l'Évangile, de la vie de notre Seigneur et de l'Église, que
ces derniers seraient capables d'une illustration et d'une
illumination perpétuelles à partir des annales de la prophétie, à un
point que nos pensées ordinaires à ce sujet ne comprennent pas. La
prophétie, dans son sens le plus large, ne devait pas être simplement
un recueil de prédictions merveilleuses, qui ne pouvaient provenir
d'aucune autre source que la prescience de Dieu, et qui pouvaient
être enroulées et mises de côté, dès que le but direct avait été atteint
de préparer les hommes d'une manière générale pour notre Seigneur
et Son œuvre en l'authentifiant comme venant de Dieu. Il y a
beaucoup plus de raisons de penser que la Prophétie était destinée



10

à servir aussi de miroir parfait de la dispensation de l'Évangile, dans
laquelle cette dispensation pourrait être étudiée avec profit, même
par ceux qui ont vécu après qu'elle ait été donnée au monde. Elle
était destinée à expliquer aussi bien qu'à prévoir, elle devait être un
commentaire aussi bien qu'une anticipation, elle devait révéler à ses
étudiants pieux et éclairés beaucoup de détails non rapportés
ailleurs, et qu'elle n'avait pas semblé prédire directement. Cette
vérité mérite d'être illustrée, même si nous ne sommes pas en
mesure de nous y attarder aussi longtemps qu'elle le mériterait.

Il y a un passage merveilleux, dans le livre de l'un des anciens
prophètes hébreux, dans lequel il nous est dit que rien n'est fait par
Dieu dans le cours de son gouvernement du monde qui ne soit
révélé d'avance aux prophètes par lesquels il parle à son peuple.
« Le Seigneur Dieu, dit le prophète Amos, ne fait rien sans révéler
son secret à ses serviteurs les prophètes. » 4 Le prophète semble
parler très directement des châtiments que Dieu inflige dans sa
providence, et il est certainement facile de retracer dans l'Écriture
sainte l'admirable condescendance de Dieu à prévenir, par
l'intermédiaire de ses prophètes, les populations ou les personnes
sur lesquelles le châtiment devait retomber. C'est ce qui s'est passé
dans le cas du Déluge par le moyen de Noé, cela a été fait dans le
cas des plaies d'Égypte par le moyen de Moïse, dans le cas des
tribulations auxquelles les Israélites se sont exposés de la part de
leurs ennemis, et dont la prédiction est mentionnée dans le livre des
Juges, cela a été fait par l'intermédiaire de Jonas, dans le cas des
Ninivites, cela a été fait aussi dans le cas des Juifs eux-mêmes, qui
étaient avertis de la destruction qui devait leur arriver de la part des
Romains à la suite de leur traitement de Notre-Seigneur et de ses
apôtres. Mais on peut raisonnablement supposer que ces paroles du
Prophète ne sont pas destinées à être limitées à une classe spéciale
des grands actes de Dieu dans Ses relations avec l'humanité. Et
certainement, toute l'Écriture témoigne de la vérité que, quelles que

4 Am III, 7.



11

soient les grandes choses que Dieu a faites dans l'accomplissement
de ses conseils aimants et miséricordieux pour la rédemption du
monde, toutes ont été prédites maintes et maintes fois, depuis le
début de l'histoire de la race humaine.

On peut considérer comme un témoignage de cette vérité que,
lorsque vint le moment de l'exécution de ce conseil miséricordieux
par le moyen de l'Incarnation, nous trouvons les grands instruments
de la miséricorde de Dieu s'y attardant comme une preuve de la
fidélité de Dieu. La Sainte Vierge termine son Magnificat par ces
mots : « Comme il a parlé à nos Pères, à Abraham et à sa postérité
pour toujours. » Zacharie reprend les paroles, comme on peut le
croire, dans son Benedictus : « Il nous a élevé une corne de salut
dans la maison de son serviteur David, comme il l'a dit par la
bouche de ses saints prophètes, qui sont dès le commencement. »
Saint Jacques, dans le premier concile chrétien, dont nous avons le
récit dans le quinzième chapitre des Actes des Apôtres, avance
l'argument de la prophétie comme preuve du dessein de Dieu
d'admettre les Gentils dans l'Église. Et il ajoute : « C'est à Dieu que
son œuvre est connue depuis le commencement du monde. » On
peut et on doit le savoir, car avec Dieu, il n'y a ni passé ni avenir au
sens où nous parlons de ces choses, car il voit toutes choses dans
l'éternité simultanée de sa propre existence. Mais c'est encore
quelque chose de dire que non seulement Il sait tout ce qu'Il fera ou
permettra, mais aussi qu'Il révèle Ses conseils à Ses serviteurs les
Prophètes.

C'est pourquoi on peut dire que dans chaque grande œuvre de
Dieu, il y a ces trois choses à considérer. Tout d'abord, il y a la
beauté de l'œuvre elle-même, qui révèle dans sa mesure les attributs
et le caractère de Dieu, sa puissance, sa sagesse, sa miséricorde, sa
justice, etc. Et c'est là le sujet de la joie et de la délectation des
citoyens célestes, qui contemplent tout ce qu'il fait avec une extase
intense, comme il est dit dans le livre de Job de la joie que les anges
ont conçue lorsqu'ils ont vu la création matérielle de l'univers : «



12

Quand les étoiles du matin le louèrent ensemble, et tous les fils de
Dieu firent une mélodie joyeuse. » 5 Saint Paul nous dit que la
sagesse multiple de Dieu est révélée aux anges par l'intermédiaire
de l'Église,6 dans la mesure où son œuvre et ses fortunes dans le
monde leur révèlent les attributs de Dieu ; et saint Pierre dit aussi 
que les anges désirent contempler l'action de l'Esprit-Saint dans le
monde.7 Certes, pendant de nombreux siècles, ils ont étudié les
œuvres et les actes de Dieu, mais le thème est toujours nouveau et
toujours nouveau dans la variété des beautés qu'il présente. S'ils se
sont tant réjouis lorsqu'ils ont vu la révélation de leur Créateur dans
l'univers visible et matériel, sur lequel il a si largement imprimé les
traces de sa sagesse, de sa puissance et de sa beauté, il est tout
naturel de penser que les actes et les œuvres de Dieu dans l'ordre
spirituel sont pour les anges les causes de l'émerveillement et de la
joie à un degré bien plus élevé. Car aucune beauté ou force
matérielle n'est comparable à la beauté spirituelle ou à la force
spirituelle.

Mais en second lieu, et au-delà de cette première considération
de la beauté des œuvres de Dieu en elles-mêmes, il y a l'autre, dont
la vérité est impliquée dans la déclaration de saint Jacques, que
Dieu a connu son œuvre depuis le commencement du monde. Ceci,
comme on l'a dit, n'a rien d'étonnant en Dieu, qui ne peut ignorer
rien du passé, du présent ou du futur. Mais la prescience de Dieu a
d'autres côtés, pour ainsi dire, qui sont aussi merveilleux que tout
ce qui est révélé lorsque les œuvres de Dieu sont révélées en elles-
mêmes. Car la prescience de Dieu, dans le sens où elle lui est
souvent attribuée dans l'Écriture sainte, implique qu'il a considéré
d'avance toutes les circonstances et toutes les conditions, résultat
du libre arbitre de ses créatures et du jeu de tous les motifs par
lesquels l'exercice de cette liberté est influencé, en vertu desquelles
il doit agir à un moment donné, et il a déterminé ce qu'il fera, soit

5 Jb XXXVIII.
6 Ep III, 1.
7 Pe I, 12.



13

en dépit, pour ainsi dire, de ce qu'il a permis, soit en conséquence
de cela. Ainsi, la vérité de la prescience de Dieu implique les vérités
supplémentaires de sa merveilleuse sagesse dans la réalisation de
ses propres desseins, par l'intermédiaire d'agents qui sont tout le
temps libres et inconscients de ce qu'ils contribuent à accomplir.
Cela implique Sa patience extrême et très divine, cela implique Sa
longanimité à tolérer le mal au lieu de le détruire, cela implique Sa
fidélité à ne pas se laisser provoquer à abandonner, par suite de
l'ingratitude des hommes, les plans bienfaisants et miséricordieux
qu'il a conçus. Il s'agit de ce que l'homme sage appelle la tranquillité
avec laquelle il nous juge, et la grande faveur ou révérence avec
laquelle il traite ses créatures8. Cette considération, comme la
première, elle est pleine d'instruction et de consolation pour
l'Église, tant dans le ciel que sur la terre.

Reste le troisième point relatif à l'exécution de ce que Dieu a
décidé, qui nous est suggéré par les paroles citées ci-dessus de la
prophétie d'Amos. Le dessein divin n'a pas seulement été précis et
clair dans l'esprit de Dieu lui-même depuis le commencement, il n'a
pas seulement été accompli au temps fixé, malgré toute l'opposition
ou la perversité des volontés créées qui opèrent encore à son
accomplissement, mais il a aussi, par une disposition spéciale de la
miséricorde et de la condescendance de Dieu, été porté à la
connaissance dès le commencement, à la manière de Dieu, à ses
serviteurs les prophètes. Tout ce qui doit être est décrété d'avance,
tout ce qui est décrété d'avance est exécuté, et tout ce qui est décrété
et doit être accompli est porté à la connaissance de ses serviteurs
par un acte spécial de Dieu. Tout le conseil divin s'est donc reflété
d'avance, comme dans un miroir, dans cette grande ordonnance et
ce don de Dieu à l'homme que nous appelons prophétie.

La considération de cette vérité, en premier lieu, élargit et
renforce nos idées concernant la prophétie elle-même. Ce n'est pas
un arrangement occasionnel, et comme c'est déjà accidentel, par

8 Sg XII, 18.



14

lequel Dieu, de temps en temps, dans un but spécial, révèle ce qu'il
a l'intention de faire, mais c'est une règle de son gouvernement de
faire connaître à l'avance ce qu'il a l'intention de faire. L'étendue de
la prophétie est donc identique et coextensive avec les classes des
œuvres de Dieu qui tombent dans le champ de la vision
prophétique, non seulement quelques-uns d'entre eux sont faits
sujets de prédiction, mais tous. Ce n'est pas que Dieu honore de
temps en temps quelque grand saint, comme il a honoré Abraham
lorsqu'il lui a révélé la destruction projetée des villes de la plaine ;
comme il semble afin qu'il puisse intercéder pour elles, mais aussi,
comme il est particulièrement dit dans le passage de la Genèse dans
lequel le récit se déroule, parce qu'il avait l'intention de faire
d'Abraham une grande nation, ce n'est pas seulement qu'il souhaite
de temps en temps encourager les cœurs défaillants et raviver les
espoirs déçus et la foi défaillante, ou, comme dans le cas des
Ninivites, inciter les hommes à la repentance qui puisse éviter le
châtiment menacé. Voilà quelques-unes des raisons que l'on peut
donner dans des occasions particulières pour prédire ce qui doit
arriver dans les conseils de Dieu, et notre Seigneur dit à ses apôtres
que sa révélation des secrets qu'il a entendus de son Père est un
signe qu'il ne les traite plus comme des serviteurs, mais comme des
amis. « Car le serviteur ne sait pas ce que son Seigneur dit, mais je
vous ai appelés amis, parce que tout ce que j'ai entendu de mon
Père, je vous l'ai fait connaître. » 9

Il y a aussi d'autres raisons dans la Providence de Dieu, pour
Son grand don de prophétie à l'humanité, sur lequel il peut être bon
de s'attarder un instant. En premier lieu, il est clair, d'après l'histoire
même de la révélation, que l'un des buts pour lesquels la prophétie
a été ordonnée est la grande force de l'argument qui peut être déduit
en faveur de la vraie religion, du fait qu'elle est l'accomplissement
de la prophétie. Il est trop évident pour avoir besoin de plus que la
simple déclaration du fait, que, dans ce sens, la prophétie doit être

9 Jn XV, 15.



15

classée avec les miracles, comme une preuve des vérités de la
religion chrétienne. « Je vous l'ai dit avant qu'il arrive, dit Notre-
Seigneur à ses apôtres, afin que, quand cela arrivera, vous croyiez.
» 10 C'est l'utilisation du système prophétique pour ceux qui
viennent après le temps de l'accomplissement de ses prédictions,
tout comme l'encouragement de l'espérance et la nourriture et le
soutien de la foi ont été ses utilisations pour ceux qui ont vécu avant
le temps de cet accomplissement. Nous savons tous combien les
apôtres se sont continuellement servis de cet argument dans leurs
disputes avec les Juifs, comme ils se sont servis de l'argument des
miracles dans leurs discours aux païens. Ainsi, à la fois
prospectivement et rétrospectivement, le système de prophétie a
toujours été d'une immense valeur pour ceux qui pouvaient le
comprendre et en profiter. Elle a encouragé l'espérance et la fidélité
avant son accomplissement, elle est le plus grand soutien possible
de la foi après son accomplissement.

Cela ne nécessite aucune expansion. Mais il y a aussi une autre
utilisation de la prophétie, qui est peut-être plus importante pour
nous. Car la prophétie est très digne de notre étude et de notre
attention pieuses, non seulement pour que nous puissions être
certains des vérités que nous recevons par la foi, mais pour que nous
puissions mieux comprendre la grandeur, la beauté, la plénitude et
la proportion des grandes œuvres que Dieu a préparées de toute
éternité, qui ont été dans son cœur, pour ainsi dire depuis le
commencement, et qu'il a fidèlement accomplis en leur temps. C'est
tout à notre avantage spirituel que nous devrions nous efforcer de
comprendre la magnificence et l'immensité du bienfait que Dieu
nous a accordé dans l'incarnation de son Fils, de comprendre ce que
saint Paul appelle la largeur, la longueur, la hauteur et la profondeur
de ce grand conseil de miséricorde. De notre compréhension de ces
bénédictions dépend notre appréciation de celles-ci, de notre
estimation d'elles dépendent notre utilisation, notre gratitude pour

10 Jn XIV, 29.



16

elles, notre profit par elles dans le temps et dans l'éternité. Plus nous
les comprendrons, plus ils nous aideront à nous élever au-dessus
des choses dérisoires des sens, et à vivre la vie que devraient mener
ceux pour qui Dieu a exercé sa sagesse et d'une manière si
merveilleuse. C'est donc l'une des grandes miséricordes de Dieu
qu'Il a accordé pour nous en dire tant sur ce qu'Il a fait pour nous,
aussi bien avant qu'Il ne l'a fait après.

De plus, lorsque l'on s'est attardé en grande partie sur une œuvre
de Dieu dans l'Ancien Testament, on n'en parle souvent
qu'historiquement dans le Nouveau Testament. Et nous perdrions
ainsi une partie considérable de la lumière que Dieu veut que nous
ayons sur un sujet particulier, si nous ne l'étudiions pas dans ses
anticipations dans l'Ancien Testament aussi bien que dans son
accomplissement dans le Nouveau. C'est une idée tout à fait fausse
de l'Écriture que de la considérer simplement comme une collection
de livres, écrits à des époques très différentes, par des auteurs qui
n'avaient aucun lien les uns avec les autres, aucune unité de but.
L'Écriture est l'œuvre du Saint-Esprit, et c'est sur cette vérité que
sont fondés son unité merveilleuse, son agencement, les relations
mutuelles de ses parties constitutives les unes avec les autres et avec
le tout. Tant dans l'Écriture que dans son gouvernement
providentiel du monde, Dieu a agi avec une sagesse et un ordre
divins, réalisant et mettant en évidence ce qu'il a conçu de faire et
de proclamer, exactement quand et comment il a conçu de le faire
ou de le proclamer. Certaines choses sont dites et faites au début,
d'autres sont dites et faites plus tard. Et il est très remarquable en
effet que, dans de nombreux cas, Dieu s'abstient de se répéter, de
sorte que si ce qu'il a dit une fois n'est pas correctement compris et
apprécié, il ne sera pas dit de nouveau, simplement parce que les
hommes ont été négligents et stupides dans leur réception de la
première révélation. Ce principe de l'action de Dieu est en effet
d'une très large application, et son importance ne peut guère être
exagérée. On en est un exemple dans le refus de Notre-Seigneur
d'accorder aux Juifs un signe du ciel, alors qu'ils avaient déjà tant



17

de preuves pour les convaincre de la divinité de sa mission. Il est
illustré par les mots qu’Il met dans la bouche d'Abraham dans
l'histoire de Lazare et de l'homme riche, que si les hommes de ce
temps-là ne croyaient pas Moïse et les prophètes, ils ne se
convertiraient pas, même si l'un d'entre eux ressuscitait d'entre les
morts. Et la vérité de ce principe nous conduit certainement à
attacher une très grande importance à la description des grandes
œuvres de Dieu dans les pages de la prophétie, qui peuvent souvent,
pour ce que nous le savons, avoir pour but de nous donner la
description la plus complète de ces œuvres où que ce soit.

Nous pouvons prendre, comme exemple de la vérité qui est
énoncée ici, notre connaissance d'un grand ensemble de vérités dont
on peut dire qu'elles se trouvent au centre même et au cœur de ce
que nous croyons concernant notre Seigneur béni et Son œuvre
pour nous. Il n'est pas exagéré de dire que le sacrifice de notre
Seigneur sur la croix est la vérité centrale de tout ce que nous
croyons. Tout notre salut et toute notre vie, nos espérances de gloire
future, ainsi que toutes les grâces dont nous jouissons maintenant,
tout est enraciné dans le Sacrifice de la Croix. Mais quand le
théologien chrétien se demande où il peut trouver les matériaux
dont il a besoin pour édifier, pour ainsi dire, la doctrine catholique
concernant cet acte ineffable de la bonté de Dieu, il répondra
certainement qu'il les trouve dans les déclarations des évangélistes
et dans les commentaires des apôtres dans le Nouveau Testament,
et après ceux-ci, dans les traditions et les définitions des premiers
siècles de l'Église. Mais il voudra aussi reconnaître que tout cela
repose et présuppose les promesses et les prophéties, et les
anticipations, les types et les références perpétuelles au Sacrifice en
question, qui commencent au tout début de l'histoire humaine, qui
remplissent un grand espace dans les Écritures de l'Ancien
Testament, étant mentionnés dans une grande série d'incidents
historiques dans l'histoire, et insistait jour après jour dans le culte
continuel du Tabernacle et du Temple. Sans le Sacrifice de la Croix,
toute cette grande chaîne d'anticipation et de prédiction n'aurait



18

aucun sens. Et, d'autre part, il n'est pas douteux que la chaîne des
anticipations variées et multipliées ajoute vraiment
considérablement à notre connaissance de la place dans le plan
divin de rédemption remplie par ce Sacrifice. Ainsi, lorsque saint
Paul a dû développer son argumentation dans l'épître aux Hébreux,
il s'est naturellement tourné vers le sacerdoce et le sacrifice
mosaïques, non seulement pour montrer leur infériorité du
sacerdoce et du sacrifice dont ils étaient les figures, mais aussi pour
rendre plus facilement intelligible la dignité et l'efficacité de ce
sacerdoce et de ce sacrifice de Notre-Seigneur.

Ce principe nous ouvre une vision qui est peut-être nouvelle
pour certains de la valeur de l'Ancien Testament. Il y a même des
incidents dans l'histoire réelle de la Passion pour lesquels notre
meilleure et plus complète autorité est la prophétie, plutôt que le
récit direct des évangélistes. Et il n'est pas douteux que c'est une
partie de l'intention divine à laquelle nous devons le témoignage
grandiose, massif et multiple des prophéties de toutes sortes, que
nous apprenions une grande partie de son plan et de la magnificence
de ce qu'il a fait pour nous, de cette source comme des autres. Dieu
est infiniment attentif à notre engourdissement, à notre faiblesse, à
la mesquinerie de nos pensées, à la tendance continuelle de notre
cœur à s'occuper de ce qui les dégrade, les rétrécit et leur ferme
l'éventail des vérités glorieuses dont il veut qu'ils soient nourris.
C'est pourquoi, dans sa grande condescendance, pour cette misère
comme pour celle de nos autres, il a multiplié les moyens qu'il met
à notre disposition pour apprendre sur lui-même et sur ses actions
à notre égard ce qu'il nous importe tant de savoir.

Ces pensées peuvent nous aider à comprendre l'immense valeur
pour les chrétiens de l'étude de l'Ancien Testament, et en particulier
des prophéties qui y sont contenues. La personne et l'office de notre
Seigneur béni, son œuvre pour nous, les gloires et les privilèges de
son Église, son état impérial et royal, la dignité de ses prêtres et
l'influence de ses serviteurs choisis, le système sacramentel,



19

l'universalité de sa rédemption, les conditions du salut par la foi, et
un grand nombre de vérités qui sont considérées comme
distinctement chrétiennes et évangéliques, se trouvent décrits dans
le langage lumineux de la poésie ou de la prophétie, symbolisés par
des incidents historiques, ou exposés d'une autre manière dont il n'y
avait aucune occasion dans le Nouveau Testament. Et nous
perdrions la plénitude du don que Dieu nous a fait dans l'Écriture
Sainte, si nous fermions les yeux sur ce grand champ de révélation
qui le concerne. Bien sûr, la valeur controversée de tout ce nuage
de témoignages ne peut pas non plus être facilement surévaluée. Si
nous n'avions que le Nouveau Testament, nous aurions besoin d'une
grande partie de notre armement dans notre lutte pour les vérités de
notre foi avec les hérétiques de notre propre temps, et on peut dire
la même chose de n'importe quelle époque de l'Église.

Il se peut qu'il ne nous soit pas possible, sans un grand effort, de
nous mettre exactement dans l'état d'esprit de ces personnes pieuses
au moment de l'Incarnation, pour qui tout le système prophétique
avait été l'objet d'une étude de toute une vie et qui ont été amenées,
par leur familiarité avec ce système, à reconnaître
l'accomplissement des prédictions de tant de sortes dans la
personne et le système de notre Seigneur béni. La perte est la nôtre,
mais elle est grandement compensée pour nous si nous sommes
aussi familiers avec les arrangements merveilleux de Dieu dans
l'Église, que ces âmes bénies de l'Ancien Testament étaient
familières avec le système prophétique. Mais dans la présente partie
de notre travail, nous parlons directement de la préparation du
peuple élu, en particulier pour la réception de Notre-Seigneur, et
cette préparation s'est réalisée en grande partie au moyen de la
prophétie dans son sens le plus large et le plus étendu

 C'est donc naturellement que le sujet fait partie de notre
enquête. Mais on peut ajouter qu'il y a une tendance, dans les temps
où nous vivons, une tendance qui ne se limite pas à ceux qui sont
en dehors de l'Église, à se moquer comparativement de ce grand



20

don de Dieu, le système prophétique. Elle est considérée soit
comme une vieille arme controversée, qui a fait son travail, soit
même comme une arme dont il est dangereux de l'utiliser trop
librement, comme si les progrès de la critique et de notre
connaissance de l'histoire ancienne pouvaient montrer que nous
nous sommes trop appuyés sur des preuves incertaines. Il est
significatif qu'en même temps, nous ayons un mouvement de
pensée qui tend à sous-estimer également l'évidence des miracles.
Ce sont là des symptômes dangereux, et c'est précisément pour
cette raison qu'il vaut mieux insister plus fortement sur les dons de
la Providence qui sont mis de côté comme étant comparativement
sans valeur. Mais on peut dire encore une fois que la prophétie a
une valeur pour le cœur et l'esprit chrétien au-delà de l'évidence. Il
est tout à fait possible, pour ne prendre qu'un seul exemple, pour un
lecteur pieux du cinquante-deuxième chapitre d'Isaïe, de tirer de
cette courte prophétie de la Passion une compréhension encore plus
grande du conseil de Dieu dans ce mystère divin, que du récit plus
long de la même Passion dans l'Évangile de saint Matthieu.



21

CHAPITRE III
PROPHÉTIES PARTICULIÈRES

La première grande prophétie nous est parvenue dans le livre
d'ouverture des Saintes Écritures, compilé par Moïse, plusieurs
siècles après l'époque où la prophétie a été donnée. Il l'a
évidemment consigné comme le plus précieux dépôt de promesse
de la part de Dieu, sur lequel les espoirs des hommes devaient se
nourrir, qui devait susciter et donner forme à la foi sur laquelle toute
leur vie devait être construite, sans laquelle leur condition et leurs
perspectives, ainsi que leur religion quotidienne, auraient été tout à
fait différents, au lieu d'être ce qu'ils étaient réellement. L'homme
était tombé et était sur le point d'être expulsé du Paradis, et envoyé
pour un long et fatigant pèlerinage à travers le monde. L'homme
était tombé par la femme, dans la mesure où Ève avait été celle qui
avait cédé aux suggestions de Satan, lui parlant à travers le serpent
dans lequel il s'était déguisé. Dieu avait tiré des coupables la
confession de leur péché, et il était sur le point de mettre à
exécution, bien que dans sa propre miséricorde, la sentence qui
avait été prononcée conditionnellement, lorsque le commandement
qu'ils avaient transgressé leur avait été donné. C'est dans la sentence
de condamnation sur le serpent que la première grande promesse et
prophétie a été faite à l'homme : « Je mettrai des inimitiés entre toi
et la femme, et entre ta postérité et sa postérité, elle t'écrasera la
tête, et tu seras à l'affût de son talon. »

Peu importe, en effet, que nous suivions cette lecture de la
Vulgate et de certains des Pères latins, ou que nous prenions la
lecture la plus courante de la grande majorité des manuscrits et des
Pères de l'Église, grecs et latins, et que nous lisions la dernière
phrase ainsi : « Il t'écrasera la tête et tu seras à l'affût de son talon. »



22

Il est bien sûr regrettable qu'il y ait une lecture contestée, juste dans
ce verset très important du début de la Genèse, mais la variation de
la lecture a peu d'importance pratique dans la controverse
chrétienne, surtout en ce qui concerne le sujet qui nous occupe
maintenant. Ce serait exagérer l'importance de la différence, et cela
exigerait aussi plus d'espace qu'il n'en est à notre disposition, si
nous devions entrer dans la question de l'histoire de la lecture que
l'on trouve dans la Vulgate, qui a tant à mériter sur le plan de la
symétrie de l'antithèse dans laquelle la prophétie est formulée, et
qui n'aurait pas pu être adopté dans cette grande version, sans une
très bonne raison, à moins qu'il ne provienne à l'origine de l'erreur
d'un traducteur. Il ne semble pas y avoir d'alternative entre ces deux
hypothèses. Le point principal sur lequel il vaut la peine d'insister,
c'est que nous n'avons ici rien de moins que la promesse originelle
de rédemption donnée à l'homme, sous la forme, pour ainsi dire,
sous laquelle il a plu à Dieu de la donner. Ceux-ci sont directement
tirés des incidents de la tentation sous laquelle l'homme était tombé
et avait encouru la colère de son Créateur. L'inimitié doit se traduire
par l'écrasement de la tête du serpent, la puissance de Satan, tandis
que Satan doit avoir le succès partiel ou, du moins, l'occupation
perpétuelle, qui est signifiée par le fait de guetter le talon de son
adversaire.  Il avait triomphé non seulement de la femme, mais de
l'homme par elle, car c'était en Adam que la race n'était pas tombée
en Ève. C'est donc entre une femme et Satan que l'inimitié est
placée par Dieu lui-même, et entre sa postérité et sa postérité.
L'inimitié doit se traduire par l'écrasement de la tête du serpent, la
puissance de Satan, tandis que Satan doit avoir le succès partiel ou,
du moins, l'occupation perpétuelle, qui est signifiée par le fait de
guetter le talon de son adversaire.

Or, toute la théologie chrétienne est fondée sur la croyance,
comme en témoigne une vingtaine de passages de l'Écriture, que la
réconciliation avec Dieu et le pardon du péché, non seulement
originel, mais aussi actuel, étaient à la portée des enfants d'Adam
dès le commencement, et que la foi était une condition nécessaire à



23

laquelle le pardon était accordé, implicite ou explicite, chez un futur
Rédempteur, le Fils de Dieu incarné. Il est impossible de ne pas
rattacher cette foi à la promesse faite au moment même de
l'expulsion du Paradis, et il est tout aussi impossible de ne pas voir
que c'est par les paroles dont nous parlons que cette promesse a été
transmise. Il s'ensuit donc que la foi de tout le monde antique avait
pour fondement, pour soutien perpétuel et pour motif vivant, la
révélation qui est dépeinte dans ces paroles de Dieu. C'est sur cela
qu'Adam et Ève ont nourri leurs espoirs jour après jour, au cours de
leurs longues années de pénitence. C'était l'objet de la foi dans
laquelle Abel offrait son sacrifice acceptable du premier-né de son
troupeau. C'est ce qui a maintenu la foi et animé le service religieux
et la pratique de la vertu de la lignée des anciens patriarches avant
et après le déluge. Nous ne pouvons pas dire comment ils en sont
venus à comprendre que ces paroles transmettaient la prophétie de
l'Expiation, que la rédemption qu'ils préfiguraient était comprise
par eux comme une rédemption dans le sens le plus élevé des mots.
Nous pouvons nous rappeler que c'est la doctrine de certains des
Pères, que tout le plan de la Rédemption devait être exécuté de
manière à échapper à toute ruse des ennemis de Dieu et de l'homme,
et il est cohérent avec cette doctrine que la promesse originelle ait
été faite en paroles : dont toute la signification ne résidait pas à la
surface. Toute une école de théologie, d'ailleurs, considère que
l'Incarnation avait été décrétée, indépendamment de la Chute.
Adam n'a pas perdu, lorsqu'il est tombé, toutes les connaissances
merveilleuses qui lui avaient été communiquées, et ces
connaissances sont devenues le fondement, dans sa famille, d'un
immense réservoir de traditions originales. Il devait y avoir
beaucoup d'autres points de tradition qui étaient le trésor de la race
humaine en ces jours-là, dérivés de cette merveilleuse intelligence
d'Adam concernant les choses de Dieu, et de ses voies et de ses
décrets concernant les millions qui devaient sortir de ses reins. C'est
aussi l'enseignement de la théologie chrétienne à l'égard de nos
premiers parents. Mais dans tous les cas, l'image que nous avons



24

transmise de génération en génération est celle qui est véhiculée
dans les paroles de cet Évangile original. Il se peut que les paroles
aient transmis à ceux qui les gardaient précieusement le secret du
sacrifice sur le Calvaire. Mais si les premiers descendants d'Adam
reçurent de lui ce secret, c'est du moins en paroles qui plaçaient
devant eux le Rédempteur comme la postérité de la Femme. C'était
en paroles qui promettaient une victoire à la Femme ainsi qu'à son
Enfant. Si un peintre chrétien veut s'efforcer de peindre la promesse
ainsi faite à l'homme, telle que l'homme l'a reçue à l'origine, il doit
le faire comme elle est maintenant familière aux yeux catholiques
dans les tableaux et les statues de nos églises. Il doit la représenter
comme Marie avec son Enfant dans les bras, ou comme Marie
debout au pied de la Croix de Jésus.

Nous avons comparé la prophétie à un ruisseau qui se gonfle
peu à peu en un fleuve, augmentant de volume à mesure qu'il se
précipite vers l'océan, parce qu'il reçoit, en avançant, les
contributions d'une vingtaine de petits ruisseaux qui se joignent à
son cours. D'un côté, l'image d'un arbre conviendrait mieux à notre
but. Car l'arbre étend ses branches à partir d'une seule tige, et sa
croissance est entièrement de lui-même. Il a dû en être ainsi avec la
croissance de la prophétie. Tout le système magnifique, tel qu'il
atteignit les Juifs du temps de notre Seigneur, n'était que le
développement du germe originel de la Promesse faite au Paradis.
L'image grandissait à la vue, comme celle d'une île que le marin
discerne d'abord comme un simple point à l'horizon, et qui devient
plus grande et plus définie à mesure qu'il navigue vers elle,
dévoilant des montagnes, des vallées et des villes, pleines des dons
de la nature et des œuvres de l'homme. Tous les détails de la vue
qu'il contemple lorsque son navire entre dans le port, étaient
contenus, s'il les avait vus, dans la tâche qui réjouit d'abord son œil
comme un petit nuage flottant dans l'air lointain, à l'endroit où il
rencontrait la ligne de la mer. Les premiers grands traits qui se
détachaient à la vue resteraient toujours les mêmes, tandis que mille
autres apparaîtraient continuellement à l'œil. Nous n'entendons



25

parler d'aucune répétition définitive de la promesse faite à Adam et
Ève, dans l'intervalle entre la Chute et le Déluge. Les hommes
cherchaient encore la « consolation », et c'est cet espoir qui
s'exprima dans le nom de Noé. Comme cette espérance était le
fondement de toute la vie religieuse de ces patriarches, il est clair
que l'image originelle a dû s'approfondir avec le temps, et que
chaque fois que le cœur humain faisait un acte de foi, ou offrait sa
douleur pour le péché à Dieu dans un acte d'adoration ou de
sacrifice, cet acte contenait un réveil dans l'esprit de l'image
véhiculée par cette promesse originelle. Dire que les hommes le
connaissaient, c'est tout simplement dire qu'ils vivaient de
l'espérance de la venue du Rédempteur.

En effet, il est juste de dire que les promesses faites par la suite
aux serviteurs choisis de Dieu ont été faites en des termes qui
impliquaient leur connaissance et leur possession de l'Évangile
original. L'étape suivante dans le déroulement de la prophétie dont
nous avons des traces après le déluge, est quand Abraham est choisi
par Dieu pour être le père de nombreuses nations, en récompense
de sa foi. La promesse d'être le père de plusieurs nations ne contient
peut-être en elle-même aucune référence à l'Évangile original, mais
on ne peut pas en dire autant des autres paroles dites d'abord de lui
et qui lui furent adressées ensuite, lorsqu'il eut prouvé son
obéissance en étant prêt à sacrifier Isaac, que « dans sa postérité
toutes les nations de la terre seraient bénies ». Ces paroles marquent
un développement distinct et plus approfondi de la promesse faite
au Paradis à laquelle elles se réfèrent. Ils équivalent à une
déclaration que cette promesse faite d'abord à la postérité de la
femme doit être réalisée dans la lignée et les descendants
d'Abraham. En même temps, l'alliance spéciale de la circoncision
lui fut donnée, comme sceau et marque de sa foi et de la promesse
spéciale que le Rédempteur sortirait de lui. Tous les mâles de sa
famille et de sa descendance devaient être circoncis. Ainsi, pour la
première fois, autant qu'on nous l'a dit, une race particulière et une
société visible d'hommes ont été séparées des autres en tant



26

qu'héritières d'une promesse spéciale et d'une alliance de la part de
Dieu. C'est la première trace, au moins après le Déluge, de quelque
chose qui ressemble à la séparation de la masse commune de
l'humanité d'une Église visible.

Les bénédictions conférées aux autres patriarches, Isaac et
Jacob, sont des répétitions de celle donnée à Abraham, et comme
cela, revenir à la promesse originelle du Paradis. Les mots « dans
ta postérité toutes les tribus de la terre seront bénies » sont
équivalentes aux paroles : dans ta lignée s'accomplira la promesse
de la Postérité de la Femme écrasant la tête du serpent. La lignée
d'Isaac a été choisie et non la lignée d'Ismaël, la lignée de Jacob a
été choisie et non la lignée d'Ésaü, et quand le moment est venu
pour Jacob lui-même de transmettre la promesse à l'un de ses
propres fils, malgré les grandes prérogatives qu'il a annoncées
comme revenant au sort de son favori et perdu depuis longtemps,
Joseph, il attacha la promesse spéciale de la future postérité à
l'ancien Juda. Ici aussi, nous trouvons pour la première fois une
note de temps fixée pour l'avènement du Rédempteur. Le sceptre ne
doit pas disparaître de la tribu de Juda jusqu'à ce que le Messie
vienne. Ici encore, nous avons la promesse dont on parle comme
d'une chose bien connue, et qui n'a pas besoin d'être exposée en
détail. Si le sceptre n'est pas enlevé à Juda, ni un chef à sa cuisse,
jusqu'à ce qu'il vienne, celui qui doit être envoyé, et qu'il soit
l'attente des nations. 11 Ainsi, au moment où la famille d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob devenait une nation, la promesse leur est
confiée, la tribu particulière dans laquelle elle doit s'accomplir est
spécifiée, et une marque de temps est donnée par laquelle on peut
savoir quand l'accomplissement réel de la prophétie peut être
attendu.

En même temps, avec la grande série des saints après le Déluge
dont la vie et les caractères sont décrits plus particulièrement dans
les derniers chapitres de la Genèse, nous commençons une autre

11 Gn XVIII. 18 ; XXII. 18 ; XXVI. 4 ; XXVIII. 14 ; XLIX. 10.



27

ligne des anticipations prophétiques du Messie. Car les caractères
de ces grands saints et héros du peuple saint sont exposés de telle
sorte que nous pouvons voir en eux un reflet, au moins, des grands
traits du caractère de notre Seigneur. Abraham est fidèle, généreux,
obéissant et hors du monde ; Isaac est priant et contemplatif ; Jacob 
est un homme de labeur, d'espérance et de tendresse affectueuse, et
Joseph est un grand chef et le plus pur des purs. Mais il ne faut pas
entrer tout de suite dans ce sujet, qui embrasse toute la lignée des
saints et des héros par lesquels Notre-Seigneur devait être préfiguré
et prédit. Nous le réservons pour une partie ultérieure du présent
chapitre. Nous passons donc, immédiatement, à la prochaine
grande anticipation directe de notre Seigneur et de Son œuvre dans
le grand législateur Moïse.

Toute l'histoire de Moïse et de la loi qu'il a donnée au peuple
constitue un immense progrès et un accroissement dans la
prédiction messianique. Moïse représente le Seigneur d'une
manière nouvelle. Il est le libérateur du peuple de la servitude,
exactement comme le Seigneur est célébré dans le cantique
évangélique de Zacharie, comme le libérateur des hommes de leurs
ennemis et des mains de tous ceux qui les haïssent. Nous apprenons
dans les épîtres de saint Paul dans quelle mesure tous les détails de
l'histoire de Moïse ont été compris par les Juifs pieux comme
typiques du Messie, de son temps et de son œuvre. De plus, le
peuple était maintenant devenu une nation, et comme telle il devait
être doté de lois, d'institutions religieuses, de tout le système de sa
hiérarchie, de son cérémonial, de ses sacrifices, un système
entrelacé et pénétrant toute la vie politique, sociale, nationale et
privée du peuple. Ces circonstances auraient par elles-mêmes rendu
la position et l'œuvre de Moïse parfaitement uniques dans l'histoire
sainte. Mais plus que cela, son histoire et son œuvre étaient
directement typiques et prophétiques du Messie à venir. Outre leur
législateur, il fut leur libérateur, par une série de prodiges sans
exemple, de la tyrannie de leurs ennemis, il fut leur guide et leur



28

soutien pendant les quarante longues années de leur pèlerinage dans
le désert.

Nous apprenons de l'apôtre que toute l'histoire a été comprise
par les juifs érudits de l'époque de saint Paul comme représentative
des conditions de la Nouvelle Alliance. « Nos pères, dit-il aux
Corinthiens, étaient tous sous la nuée et tous passèrent par la mer,
et furent tous en Moïse, baptisés dans la nuée et dans la mer, et tous
mangèrent la même nourriture spirituelle, et burent tous de la même
boisson spirituelle, et ils burent du rocher spirituel qui les suivait,
et le Rocher était le Christ. Mais la plupart d'entre eux n'ont pas plu
à Dieu, car ils ont été renversés dans le désert. Or, ces choses ont
été faites en notre nom, afin que nous ne convoitions pas les
mauvaises choses, comme ils le désiraient aussi, et que nous ne
devenions pas idolâtres, comme certains d'entre eux, comme il est
écrit, le peuple s'est assis pour manger et boire et s'est levé pour
jouer. Ne commettons pas non plus la fornication, comme
quelques-uns d'entre eux l'ont fait, et il est tombé en un seul jour
vingt-trois mille. Ne tentons pas non plus le Christ, comme
quelques-uns d'entre eux ont tenté et ont péri par les serpents. Vous
ne murmurez pas non plus, comme certains d'entre eux ont
murmuré et ont été détruits par le destructeur. Or, toutes ces choses
leur sont arrivées en figure, et elles sont écrites pour notre
correction, à nous qui sommes arrivés à la fin du monde. » 12

Nous voyons dans la législation sinaïtique un grand nombre de
traits saillants. En premier lieu, la fondation de la nation et de l'État
des Hébreux par une action distincte et surnaturelle de Dieu a donné
l'occasion, pour ainsi dire, de réaffirmer formellement et
solennellement les principes de la Loi divine qui avaient été donnés
à l'origine à la race humaine à sa naissance. Il avait été, dans
l'ensemble, fidèlement maintenu dans la lignée des grands
patriarches avant et après le Déluge. Mais elle avait été recouverte
et obscurcie par les progrès de la corruption humaine et par les

12 Co X, 1-11



29

efforts pernicieux des ennemis de l'humanité dans l'introduction de
fausses religions et d'idolâtrie, dont les divinités étaient les diables
eux-mêmes. Le Décalogue est la réaffirmation des principes de
cette loi, solennellement imposée de nouveau au peuple, avec des
circonstances de la plus terrible majesté. C'était l'une des missions
du peuple élu, de maintenir vivante, dans une communauté séparée
et divinement désignée, la loi morale et naturelle. Cela leur a été
confié comme le Credo chrétien est confié à l'Église catholique. Ils
sont également devenus les dépositaires spéciaux et les gardiens
des promesses divines, et c'est ainsi qu'ils ont été chargés, en tant
que nation, de préserver pour le reste de l'humanité ces espoirs
originaux du monde entier.

La politique d'Israël était une théocratie, bien que, pour certains
objectifs divins, l'alternative d'un gouvernement royal ait été prévue
dans la loi elle-même. Mais tout le rituel de la synagogue et du
Temple, le sacerdoce, les sacrifices de toutes sortes, et tout un
système de règlements, tels que ceux pour la purification des
lépreux et autres, étaient nettement prophétiques et servaient à
maintenir l'idée originelle du sacrifice, de l'expiation, de la
réconciliation avec Dieu, au moyen de la Victime désignée, d'une
manière et d'une mesure que rien d'autre ne pourrait fournir aussi
parfaitement. Associés à une idée juste et à une contemplation
pieuse des grandes promesses dont on a déjà tant parlé, les offices
quotidiens du tabernacle et, plus tard, du temple, ont rempli l'esprit
des fidèles des pensées et des aspirations qui en feraient à la fois
des sujets aptes à l'enseignement de l'Évangile et au système de
l'Église. Ainsi, tout le système liturgique et sacrificiel de la nation
élue, si soigneusement ordonné par le moyen de Moïse, était un
témoignage continuel et une préparation à la grande expiation de
notre Seigneur et à son application aux âmes au moyen des
sacrements.

La vérité énoncée ici représente une influence sur l'esprit et le
cœur du peuple, une forme de prédiction et de préparation, d'un



30

poids parfaitement incalculable dans l'intention du législateur. Il est
tout à fait concevable qu'il y ait toujours eu beaucoup de Juifs
pieux, pour qui le sens spirituel et prophétique de tout le culte du
Temple était une réalité vivante, à qui il parlait, jour après jour, du
sacrifice de la Croix. Nous trouvons çà et là des allusions à cette
vérité, comme dans le psaume de pénitence de David, composé
après son grand péché et rempli de l'esprit de contrition, dont il est
expressément dit qu'il est agréable à Dieu lorsque les sacrifices et
les holocaustes ne lui plaisent pas. Cependant, dans le même
psaume, il est fait mention de l'aspersion d'hysope 13, c'est-à-dire de
l'application du sang sacrificiel, comme moyen de purification,
dont l'effet est de rendre le pécheur plus blanc que la neige. La
doctrine de l'épître aux Hébreux est en grande partie un exposé de
cette relation entre les sacrifices du Temple et le vrai Sacrifice, dont
Isaïe avait parlé dans le célèbre chapitre où la Passion est prédite,
un chapitre plein de la vérité de l'expiation du péché par le sacrifice
de l'Agneau Immaculé de Dieu. 14

Il semble avoir été providentiellement arrangé que ce
témoignage perpétuel de la grande fin pour laquelle le Messie
devait venir n'ait probablement jamais été montré avec plus de
perfection et de magnificence qu'au temps qui précéda
immédiatement son accomplissement sur le mont Calvaire. Le
Temple de Jérusalem n'a jamais été plus splendide en lui-même, ni
n'a jamais été plus complètement le centre du monde religieux des
vrais croyants qu'à cette époque. Les Juifs, comme on l'a dit, étaient
dispersés dans tout le monde civilisé, en communautés vastes et
florissantes. Tous maintinrent leurs relations avec le centre de leur
religion, et aussi de leurs espérances politiques, par des offrandes
constantes, des collectes régulières de tributs qui étaient envoyées
à certaines époques par des députations ; ainsi, le Temple et ses
services sacrificiels formaient un élément immense dans l'esprit des

13 Ps l. 9. Voir Lévitique XIV. 4, 6; Nb XIX. 6; He IX. 19.
14 Is LII



31

Juifs du monde entier, et à travers eux, il était, dans une certaine
mesure, le même pour le cercle dévot des prosélytes et des païens
croyants qui les entouraient en tant d'endroits, représentant les
espoirs et les aspirations du monde extérieur pour
l'accomplissement des promesses, faite à l'origine, non pas à une
seule nation, mais à toute l'humanité.

Il est d'ailleurs difficile de penser que le très grand nombre de
chrétiens juifs, dont nous lisons dans les Actes des Apôtres, et qui
étaient si zélés pour la loi et pour les observances cérémonielles,
n'étaient pas principalement mus, dans leur dévotion à ce qui avait
été accompli dans le Christ, par le sens spirituel des sacrifices et
autres rites, à laquelle ils étaient habitués depuis leur enfance. De
telles personnes étaient les vrais Israélites, ils interprétaient tout le
système de l'ancienne Alliance comme il était prévu qu'il soit
compris par tous, si c'était le cas pour eux, il ne fait aucun doute
que de grandes grâces spirituelles ont pu leur être accordées, ainsi
qu'à des milliers d'autres comme eux dans les temps anciens, en
relation avec l'ancien système. Toute notre expérience montre
combien Dieu est prêt à donner des grâces spirituelles à ceux qui
s'approchent de lui dans la simplicité et la dévotion, même lorsque
leur système de culte est imparfait, ou lorsque, par une faute de
leurs ancêtres ou de leurs parents, ils sont séparés du système qu'il
a lui-même désigné comme canal de ces grâces. On peut à plus forte
raison penser que, bien que le sang des taureaux et des veaux,
comme le dit saint Paul, ne puisse pas enlever le péché, il se peut
qu'il y ait eu de très grands trésors spirituels disponibles pour ceux
qui utilisaient les anciens services et rites du Temple dans un esprit
de simplicité et de sincérité, et que pour des milliers de ces
personnes, la loi, dans cette partie de son système, il se peut qu'elle
ait été le pédagogue le plus parfait pour les conduire au Christ, ce
que saint Paul nous dit qu'il était destiné à être.

Ce n'est pas la voie de Dieu de permettre qu'une grande
invention de Son amour pour l'humanité échoue complètement et



32

entièrement au succès, de la manière dont Il la conçoit pour réussir.
Nous sommes habitués à la pensée de la Loi mosaïque comme d'un
système dont, comme d'une servitude, les premiers chrétiens païens
ont été délivrés par la fermeté de saint Pierre et les luttes
continuelles de saint Paul, par la décision du Concile de Jérusalem
et la destruction providentielle de la politique juive, après qu'elle
eut rejeté l'Évangile. C'est-à-dire que nous sommes plus familiers
avec la Loi telle qu'elle a été poussée sur l'Église au-delà de
l'intention de Dieu, par des hommes charnels, dans de nombreux
cas comme un moyen de leur propre agrandissement et comme une
satisfaction à leur orgueil national. Telle était la ligne d'action de
ceux qui ne comprenaient pas le sens et la signification spirituels
de la Loi, et qui n'étaient pas conscients de l'accomplissement
parfait qu'elle avait reçu en Jésus-Christ. La dévotion à l'institution
temporaire de Dieu, après que son temps fut passé, devint la
première hérésie, et les apôtres durent résister à l'erreur avec toute
leur autorité. Ils auraient été tout aussi disposés, s'il en avait été
besoin, à réprimander ceux qui auraient pu dénoncer la Loi comme
inutile, superstitieuse, non spirituelle. Et leurs propres cœurs étaient
pleins d'amour pour elle, quant aux lieux saints de Jérusalem et aux
saintes traditions de la nation élue. La loi a été honorablement mise
de côté dans l'Église chrétienne, lorsque chaque iota et chaque trait
de loi y a été accompli. Elle a été mis de côté parce qu'elle avait fait
son œuvre, et non parce qu'elle avait une œuvre à faire qu'elle
n'avait pas faite. Ses vrais enfants étaient ces « milliers de Juifs qui
ont cru »15,  comme le disait saint Jacques à saint Paul, les
représentants des générations successives du début à la fin qu'elle
avait préparés à l'Évangile et qui, sous elle, avaient récolté dans leur
âme les grâces anticipées de l'Évangile.

D'une autre manière encore, la Loi était une préparation à
l'Évangile. Dans l'intention de Dieu, c'était une loi dont l'amour de
Dieu et de l'homme était le grand principe. Le Seigneur y insista

15 Ac XXI, 20.



33

plus d'une fois, bien que le commandement de la charité fût dans
un autre sens un commandement nouveau, parce qu'il était imposé
d'une manière nouvelle et primordiale par l'exemple de Notre-
Seigneur lui-même. Cependant, ce n'était que l'application par cet
exemple du précepte qui se trouvait dans la loi elle-même, bien qu'il
ne fût pas compris comme il a été compris par la suite. Mais l'amour
de Dieu a été directement édicté comme le principe dominant de la
Loi. En outre, bien qu'il y ait beaucoup de dispositions et de
permissions dans la loi qui y vont, à cause de la considération
prudente du législateur pour la dureté de cœur du peuple, —
notamment la loi ; ou du moins la permission du divorce et la 
tolérance tacite de la polygamie, mais la loi contenait beaucoup de
préceptes de miséricorde et de douceur dans lesquels elle était sans
pareil parmi les codes semblables. Il y avait de la tendresse pour
l'étranger, de la tendresse pour le captif pris à la guerre, de la
tendresse pour les esclaves et les serviteurs, de la tendresse pour les
bêtes et les oiseaux, et ainsi de suite. Tout cela était une sorte
d'anticipation de l'extrême douceur du caractère de Notre-Seigneur
et de son Évangile. Il allait bien au-delà des lois de nombreux pays
chrétiens dans ses dispositions pour les pauvres, et il était conçu de
telle sorte que la mendicité et le paupérisme, au sens moderne de
ces mots, n'existaient pas parmi le peuple élu comme les
caractéristiques de toute une classe.

Il est facile de voir combien de progrès avait été fait dans la
pleine évolution de la promesse originelle par l'institution du
système législatif mosaïque. Si l'on joint la prophétie originelle à
son interprétation traditionnelle, et à l'exercice de la foi en elle,
exprimée par le sacrifice ou autrement, qu'il faut supposer avoir
obtenue dans la lignée des bons patriarches, nous pouvons trouver
dans le premier Évangile, comme on l'a appelé, un fondement
suffisant pour tout le système sacrificiel tel qu'il a été réglé par
Moïse. Mais la différence entre le germe, tel qu'il se trouve dans les
premiers chapitres de la Genèse, et le plein développement de la
doctrine de l'Expiation au moyen du sacrifice dans la Loi mosaïque



34

est immense. Encore une fois, Moïse remplit une place dans
l'histoire que personne d'autre ne remplit, sauf peut-être Abraham,
le père des fidèles. Il préfigure Notre-Seigneur comme Législateur
et Fondateur, comme Josué, son successeur, le préfigure comme
Capitaine et Conquérant. Il est naturel que nous trouvions, mis dans
la bouche de Moïse, la prophétie distincte de notre Seigneur en la
qualité où l'ancien législateur l'a préfiguré. La prophétie n'aurait pas
pu être faite d'une manière aussi intelligible avant l'époque de
Moïse, et elle n'aurait pu être faite avec autant d'autorité par
quelqu'un d'autre que lui-même. La prophétie est que Dieu leur
susciterait un prophète d'entre leurs propres frères, semblable à lui.
16  Cette prophétie ne semble pas avoir été unie, pour ainsi dire,
dans l'esprit du peuple élu à celui de l'Homme à venir, l'Enfant de
la Femme et l'Héritier des promesses faites à Abraham, à Isaac, à
Jacob et à Juda. C'est une prophétie naturelle dans la bouche de
Moïse, en sa qualité de législateur et de chef du peuple dans sa
grande délivrance de l'esclavage de l'Égypte. Il était l'un des
nombreux saints plus âgés qui étaient des types de notre Seigneur,
et qui prophétisaient donc à son sujet dans leurs propres personnes
et caractères.

C'est pourquoi Dieu avait ainsi décrété, en accomplissant cette
ordonnance de prophétie, que Moïse laisserait lui-même derrière lui
cette prédiction du caractère prophétique et législatif du futur
Messie, qu'il avait particulièrement vocation à représenter dans
l'histoire, comme c'était le rôle de David de représenter Notre-
Seigneur en sa qualité de Roi. Car ce devait être l'un des effets de
l'avènement du Christ, que la Loi, donnée pour un temps par Moïse,
soit remplacée par la nouvelle législation de l'Évangile, et il était
donc essentiel que le législateur juif lui-même prédise l'avènement
de Celui qui devait ainsi écarter et supplanter sa propre législation,
afin qu'il ne paraisse pas que l'accomplissement de la Loi était en
opposition avec l'autorité de celui par qui elle avait été donnée à

16 Dt XVIII, 15



35

l'origine. Mais nous constatons qu'à l'époque de l'apparition de
notre Seigneur, il n'était pas une chose établie pour les interprètes
et les étudiants de la prophétie, que le Prophète promis par Moïse
et le Messie serait identique à la même personne. Les spéculations
sur le bienheureux Baptiste allaient autour des alternatives, qu'il
puisse être le Christ, ou Élie, ou le Prophète, c'est-à-dire le prophète
que Moïse avait promis, pour ainsi dire, à sa place.

La longue période qui s'est écoulée entre la conquête de la Terre
Sainte par les Israélites et l'établissement du Royaume dans la
maison de David ne contient pas de prophéties précises et verbales
dans la continuité de celles que le peuple possédait lorsqu'il a
finalement traversé le Jourdain. Josué, comme nous le verrons,
représente notre Seigneur dans sa capacité de conquérant, de chef
du peuple dans la terre promise, et ainsi de suite. Les Juges le
préfigurent de diverses manières, et c'est ainsi qu'il faut rendre
compte de quelques-uns de leurs exploits, dans lesquels la
délivrance devant être opérée par notre Seigneur a été préfigurée,
même si les héros par lesquels ces délivrances antérieures ont été
opérées n'étaient pas dans tous les cas, et dans toutes leurs actions,
saintes. Il suffit pour la préparation prophétique à Notre-Seigneur
que les actions elles-mêmes aient le caractère prophétique, comme
on l'a déjà vu, par exemple, dans la tromperie de Jacob en obtenant
la bénédiction d'Isaac à la place d'Ésaü. Mais toute l'histoire des
Juges est pleine d'incidents qui correspondent à des incidents de
l'histoire de la Sainte Famille, tels que l'annonciation merveilleuse
de la naissance de Samson, la toison de Gédéon, la conception de
Samuel en réponse à la prière, l'exploit de Jaël en détruisant Sisera,
l'histoire de Ruth la Moabite, et ainsi de suite.

Beaucoup de plus grandes délivrances sont remportées par des
femmes, des héroïnes de la race sainte aux côtés d'hommes tels que
Gédéon et Barak, et ainsi l'image originale de la Femme et de son
Enfant est reflétée. Et ce qui est plus frappant encore, c'est que ces
exploits et ces grâces sont commémorés dans les cantiques de



36

Débora et d'Anne, mère de Samuel, dans un langage qui est adopté
dans les cantiques de l'Évangile. C'est ainsi que le flot de
l'anticipation prophétique se poursuit jusqu'à ce que nous arrivions
à un autre grand ajout à son volume dans le caractère et les
réalisations de David et dans la promesse qui lui a été faite. David
est l'homme selon le Cœur de Dieu, qu'Il a établi sur Son peuple. Il
est le premier à ouvrir le royaume intérieur de l'union étroite avec
Dieu dans la prière et la louange. Il prépare le Temple, comme notre
Seigneur prépare l'Église, de cent manières il reflète notre Seigneur,
et ainsi il ajoute un grand nombre de beaux traits à l'image
prophétique originale, maintenant, une fois de plus, un
rétrécissement, pour ainsi dire, de la promesse a lieu. La
bénédiction promise à Abraham, à Isaac, à Jacob, à Juda, est
maintenant confinée à la maison de David.

Mais ce n'est pas seulement dans son caractère, c'est aussi dans
sa mission, que David est le type de notre Seigneur. Il ne doit pas
simplement être le Fils de David, mais Il doit être le Roi, dont David
devait être le prototype. Les caractéristiques du caractère royal du
Messie ne pouvaient pas être ajoutées au tableau, jusqu'à ce que les
Juifs, comme les autres nations, aient eu leur propre roi. Tel peut
être le récit des prophéties qui se produisent à cette époque
concernant le trône de David, le règne du Fils de David, la
perpétuité de son royaume, exprimées souvent en des paroles qui
vont évidemment au-delà de l'occasion immédiate de la promesse,
en prédictions du royaume éternel de Christ. Il se peut bien que ces
passages, tels que la prophétie ou la promesse de Nathan, 17

n'identifient pas, en tant de mots, le Fils de David avec la Postérité
promise à l'origine à nos premiers parents, mais les prophéties de
cette classe, lorsqu'elles sont prises dans leur ensemble, identifient
très certainement ces diverses promesses, et nous en trouverons
bientôt une preuve évidente. En attendant, on peut remarquer que,
s'il en est ainsi, alors nous avons un autre trait très précis ajouté au

17 2 Rois VII, 13-14.



37

tableau général. Le Messie n'est pas seulement la Postérité promise
à la Femme, Il n'est pas seulement promis à Abraham, Isaac et
Jacob, à l'exclusion des autres lignées, dans lesquelles la promesse
aurait pu se dérouler, mais Il est, comme il a été dit, défini aussi
comme un Législateur semblable à Moïse et comme un Roi pour
s'asseoir sur le trône de David, dans la famille de laquelle la
promesse transmise par Jacob à son fils Juda est maintenant enfin
placée comme dans sa maison. L'accomplissement a dû sembler
relativement proche, en effet, lorsque non seulement la nation et la
tribu, mais même la maison et la famille, d'où le Sauveur promis
devait sortir, ont été fixées. Nous verrons que, sur d'autres points,
la prédiction est devenue encore plus précise, avant que
l'accomplissement ne soit tout à fait proche. Car le lieu et l'heure
exacte de la naissance de notre Seigneur ont été prédits par des
prophètes encore plus tardifs.

Le choix de la maison de David, et la publication de ce choix
par l'instrument de la prophétie, ont eu un autre effet sur l'esprit de
ceux qui connaissaient les promesses. À partir de ce moment, les
espoirs et les désirs des pieux Hébreux se concentrèrent sur cette
famille choisie, et sur tout ce qui semblait la menacer de danger, à
plus forte raison sur tout ce qui était en train de se produire, rendait
son extinction absolue humainement probable, était une source
d'anxiété et d'alarme les plus profondes, et une rude épreuve pour
la foi. Ainsi, même le schisme dans la nation, par lequel le péché
de Salomon a été puni au temps de son fils insensé, a dû dans une
large mesure refroidir les espoirs des étudiants de la prophétie. Mais
il y avait bien pire à venir que le schisme de Jéroboam, qui fut
immédiatement suivi par l'apostasie des dix tribus qui se joignirent
à sa révolte du culte du temple. Une longue série de règnes
s'ensuivit, dont beaucoup se distinguèrent par le retour du royaume
de Juda et de ses sujets à une plus grande rigueur dans l'observance
de la Loi et à une plus grande fidélité à la vraie religion. Mais le
cours de la nation dans son ensemble était toujours descendant, et
le royaume de Juda fut condamné par la justice de Dieu à la même



38

dégradation et même à la même extinction qui, à une époque
antérieure, tomba sur le royaume schismatique d'Israël, dont les
souverains avaient pour motifs politiques, aussi bien que pour
d'autres favorisait la tendance nationale à l'idolâtrie et l'abandon de
l'adoration du vrai Dieu.

Pendant ce temps, l'aspect du monde autour de la Terre Sainte
était tel qu'il menaçait l'existence même du peuple en tant qu'État
indépendant. Ce fut d'abord la puissance du royaume syrien de
Damas, puis les empires plus redoutables des Assyriens et des
Babyloniens, qui semblaient sur le point d'engloutir les petits
royaumes de la Palestine, dont le danger était aggravé par leur
division et l'hostilité, du moins la rivalité, qui existaient entre eux.
Nous n'avons pas besoin de parcourir l'histoire bien connue de la
décadence progressive de la puissance du royaume, dont le siège
était à Jérusalem. Il suffit de dire que cette période de danger et
d'espérance défaillante a été choisie par Dieu, comme le temps de
certaines des prophéties les plus remarquables contenues dans
l'Ancien Testament en référence au Messie promis, l'avènement
avait été prédit pour la première fois, comme on l'a dit, à nos
premiers parents avant leur expulsion du Paradis. C'est à cette
période de calamité et de peur qu'appartiennent les grandes
prophéties d'Isaïe, qui était lui-même de la Maison royale, ainsi que
celles de Jérémie et de Michée. Il est en effet très naturel que, dans
une telle période de dépression, il y ait eu beaucoup de références
aux promesses qui étaient les meilleurs trésors du peuple élu. Une
telle référence aurait été naturelle pour des raisons purement
humaines. Car c'est dans ces moments-là que les esprits religieux
se tournent le plus volontiers vers les espérances de l'avenir pour
trouver soutien et consolation dans les épreuves du présent. Et c'est
aussi dans le respect de la tendre miséricorde de Dieu qu'il
renouvelle, dans de tels moments, et même qu'il élargit et insiste
sur ses promesses antérieures de soulagement et de soutien
constant.



39

L'occasion de la première et de la plus célèbre prophétie d'Isaïe
à ce sujet, qui est citée par saint Matthieu au début de son Évangile,
dans le but de montrer que notre Seigneur béni était le Fils de la
Vierge dont il est question ici, est assez claire d'après le récit que le
saint écrivain a lui-même donné des faits. Il nous dit que, sous le
règne d'Achaz, les deux royaumes voisins de Syrie et de Samarie
s'étaient ligués contre la maison de David, qui régnait alors à
Jérusalem, et avaient résolu de prendre la capitale par la force, et
d'y établir un nouveau roi et une nouvelle dynastie. Il ne semble pas
qu'il y ait eu un dessein de détruire le royaume, par opposition à la
dynastie. C'est la maison de David, en particulier, qui a été
menacée. L'alliance entre ses deux ennemis était, bien sûr, une
cause de grande inquiétude pour l'État relativement faible. « Ils
dirent à la maison de David : La Syrie s'est appuyée sur Éphraïm,
et son cœur a été ému, ainsi que le cœur de son peuple, comme les
arbres du bois sont émus par le vent. » Ensuite, le Prophète est
envoyé par Dieu pour encourager le méchant roi Achaz. « Ainsi
parle le Seigneur : Il n'y aura pas, et cela n'arrivera pas. Car la tête
de la Syrie, c'est Damas, et la tête de Damas, c'est Resine et dans
soixante-cinq ans, Éphraïm cessera d'être un peuple. Et le chef
d'Éphraïm est Samarie, et le chef de Samarie est fils de Romélie. Si
tu ne crois pas, tu ne continueras pas. Suit le passage bien connu
sur le signe qu'il est dit au roi de demander, et le refus d'Achaz de
demander un signe. « Et il dit : Écoutez donc, maison de David, est-
ce peu de chose pour toi d'être affligé aux hommes, que tu es aussi
affligé à mon Dieu ? C'est pourquoi le Seigneur lui-même vous
donnera un signe. Voici, une Vierge concevra et enfantera un Fils,
et on l'appellera Emmanuel ». 18

Il n'est pas dans notre propos ici d'entrer dans les détails de la
prophétie, ou pour signaler leur accomplissement historique en ce
qui concerne la délivrance promise de la maison de David du
danger qui avait été occasionné par la ligue contre elle des deux

18 Is VII, 1-14.



40

royaumes voisins, dont chacun était plus que rival avec ses faibles
forces. Tout l'intérêt de la prophétie pour nous à l'heure actuelle
réside dans le fait que la conception virginale de la Sainte Mère de
notre Seigneur devait être le signe pour la maison de David aux
jours d'Achaz, que la menace de renversement et d'extinction ne lui
arriverait pas. Maintenant, on peut certainement se demander très
justement comment il en est ainsi ? Comment une conception
miraculeuse, tant de siècles plus tard, pourrait-elle être un signe
pour une famille particulière que son danger imminent d'extinction
serait écarté ? On peut dire à juste titre que le signe n'aurait apporté
aucune lueur d'espoir ou de consolation au roi incrédule et profane
et à sa cour, à moins que ce signe n'ait été l'accomplissement d'une
promesse qu'ils connaissaient déjà, et à laquelle ils croyaient déjà
comme certaine de l'accomplissement, un accomplissement qui ne
pourrait pas se réaliser du tout si la famille devait s'éteindre
complètement. L'extinction d'une famille particulière n'aurait rien
d'impossible ou d'inhabituel. Mais si l'existence de cette famille
particulière était nécessaire à l'accomplissement d'une promesse
divine, alors l'existence de cette promesse divine était un signe que
la famille en question ne devait pas s'éteindre.

Dès que les paroles de cette prophétie sont ainsi comprises, tout
devient clair. Isaïe est envoyé pour rappeler au roi et à sa maison
qu'ils sont les véritables héritiers de la promesse faite à l'origine à
la race humaine lors de sa chute, qui a été renouvelée à Abraham
plus tard, puis à Isaac et à Jacob, et après cela a été établie, pour
ainsi dire, dans la maison de David. Mais s'il en était ainsi,
comment était-il possible que cette Maison puisse être éteinte ?
Comment Dieu pouvait-il permettre l'exécution du dessein qui
causait maintenant tant d'inquiétude ? C'est comme si le Prophète
avait dit : « Vous êtes vraiment faibles et vos péchés méritent
n'importe quel châtiment de la part de Dieu. Vous craignez, et avec
raison apparente, dans la mesure où les circonstances extérieures
peuvent nous guider sur le cours futur des événements, que votre
maison ne soit détruite et éteinte, comme cela a été le cas pour tant



41

de maisons royales qui se sont succédé sur le trône de Samarie. Il
n'y a certainement aucune perspective humaine que vous puissiez
résister à la coalition qui s'est maintenant formée contre vous. Vous
ne semblez pas non plus tirer beaucoup de réconfort de votre foi,
qui devrait être votre grand soutien. Mais vous devez vous rappeler
que votre maison n'est pas comme les autres maisons, et que vous
en héritez, grande promesse sur laquelle reposent les espoirs de
l'humanité, ainsi que du peuple d'Israël, depuis le début. C'est ce
qui devrait vous rendre certain que Dieu ne vous abandonnera pas.
Il se pourrait bien qu'il le fasse, pour tout ce que vous, la génération
actuelle, méritez, mais en vous abandonnant, il abandonnerait ses
propres promesses. C'est le signe qui devrait vous rassurer contre
vos craintes actuelles et toutes les autres semblables : « Voici cette
Vierge concevant et enfantant un Fils ! et son nom sera appelé
EMMANUEL ! Il a été promis à la maison de David, que de cette
glorieuse Mère que son Enfant naîtra, et c'est pourquoi vos ennemis
ne peuvent pas vous détruire, comme vos propres péchés et votre
perversité le méritent amplement, si Dieu ne voyait en vous qu'une
famille parmi tant d'autres qu'il a élevées en haut dans ce monde, et
qui lui ont rendu ses faveurs par l'ingratitude et l'infidélité. »

Maintenant, il faut répéter de nouveau que ces paroles ne sont
pas simplement une prophétie pour la maison de David de ce jour-
là, elles sont prononcées comme signifiant un signe. Un signe est
quelque chose de connu, qui signifie aussi quelque chose de moins
connu. Ce que la Maison de David exigeait était une assurance
contre une extinction imminente. Cette assurance est transmise
dans le signe donné. S'il en est ainsi, ce signe doit être un appel à
une connaissance de la part de ceux à qui il s'adressait qui en ferait
une assurance de sécurité. Si ces paroles sont une simple prophétie
« d'une chose dont les auditeurs n'avaient jamais entendu parler
auparavant, et qui était en elle-même dans un avenir lointain », alors
il est difficile de comprendre comment ils auraient pu transmettre à
la maison de David la moindre assurance de la protection de Dieu
contre le danger dont ils avaient peur à ce moment-là, sauf par la



42

simple promesse qu'ils contenaient, qui en elle-même était une
promesse qui exigeait la foi dont les auditeurs à qui Isaïe parlait
étaient dépourvus, mais si la maison de David avait l'habitude
d'attendre, comme le reste du peuple saint, l'accomplissement de la
promesse originelle de la rédemption du monde par la postérité de
la femme dont il avait été question dans la Genèse comme l'ennemi
de Satan, et s'ils en étaient venus à considérer, à la suite du choix
de leur ancêtre et du fondateur de leur dynastie, que la semence
bénie devait venir d'entre eux, alors ils avaient la même sécurité
contre les craintes de leur propre extinction qu'ils avaient de
l'accomplissement de la promesse originelle faite dans le Paradis
même.

De cette façon, les paroles du prophète transmettent un signe
vrai, un signe qui transmet une véritable assurance de la stabilité et
de la permanence de la Maison Royale, et donc de la défaite précoce
des ennemis, aussi puissants soient-ils, qui étaient maintenant
ligués contre elle. C'est un signe qui transmet le même genre
d'assurance qui a souvent soutenu les cœurs défaillants de l'Église
aux jours de ses adversités les plus profondes et les plus sombres,
lorsqu'il lui semblait qu'elle était sur le point d'être engloutie dans
les tempêtes qui s'élevaient contre elle de tous côtés. Dans ces
moments-là, un saint pourrait dire au saint Pontife, ou à ses
quelques fidèles : « N'ayez crainte, le Seigneur vous donnera un
signe, ce signe sera qu'il a promis que les portes de l'enfer ne
prévaudront pas contre l'Église bâtie sur le roc. » Comme cette
promesse demeure ferme pour toujours, vous pouvez donc être sûrs
que les dangers actuels, qui semblent si menaçants, passeront,
comme tant d'autres avant eux. Dans un cas, la promesse est
négative, dans l'autre elle est positive, mais cela ne change que peu
de chose dans l'argument que nous défendons.

Cette vision de la grande prophétie d'Isaïe, qui est appliquée par
saint Matthieu à notre Seigneur et à sa Sainte Mère, est tout à fait
en harmonie avec ce qui semble être l'interprétation naturelle



43

d'autres prophéties positives, à la fois d'Isaïe lui-même et des autres
prophètes de la même grande époque. Mais il faut toujours se
rappeler que, de même que le courant de la prophétie tel qu'il est
rapporté dans l'Écriture est un et ininterrompu, bien qu'il soit, en
vérité, un ruisseau qui ne rencontre l'œil que par intervalles, de
même le témoignage prophétique d'un grand serviteur de Dieu à la
promesse de la Rédemption est un véritable tout, bien qu'il puisse
être dispersé ici et là dans le livre qui rapporte ses prédictions. Nous
devons prendre ensemble, et non séparément, les passages d'un
prophète tel qu'Isaïe qui se rapportent à notre sujet, et ensuite nous
efforcer de nous représenter l'image générale dans l'esprit et les
écrits du prophète, du sujet de la prophétie.

À peine moins célèbre que le grand passage dont nous venons
de parler, il en est un autre, un peu plus tard, dans le même livre
prophétique, qui s'adresse aux mêmes auditeurs, ou plutôt, peut-
être, à tout le peuple. Il s'agit de les encourager contre un danger
similaire dont ils étaient effrayés, le danger de l'absorption du petit
royaume par la puissance croissante et puissante de l'Empire
assyrien. Le passage commence au dixième chapitre de la
prophétie, par ces mots : « C'est pourquoi, ainsi parle le Seigneur,
le Dieu des armées, Ô mon peuple qui habitez à Sion, n'aie pas peur
de l'Assyrien ; il te frappera de sa verge, et il lèvera son bâton sur 
toi, dans la voie de l'Égypte. Pour un peu de temps encore, et mon
indignation cessera, et ma colère se portera sur leur méchanceté. »
Puis, après un intervalle considérable, tout entier occupé par le
même sujet, Isaïe continue : « Et une verge sortira de la racine
d'Isaïe, et une fleur sortira de sa racine, et l'Esprit du Seigneur
reposera sur lui, l'esprit de sagesse et d'intelligence, l'esprit de
conseil et de force, et l'esprit de connaissance et de piété, et Il sera
rempli de l'esprit de crainte du Seigneur. Il ne jugera pas selon la
vue des yeux, ni ne réprimandera selon l'ouïe des oreilles. Mais il
jugera les pauvres avec justice, et il réprimandera avec équité les
doux de la terre. Et il frappera la terre avec le bâton de sa bouche,
et avec le souffle de ses lèvres, il tuera les méchants. La justice sera



44

la ceinture de ses reins, Et la foi la ceinture de ses rênes... Ils ne
feront pas de mal, ni ne tueront dans toute ma montagne sainte, car
la terre est remplie de la connaissance du Seigneur, comme les eaux
qui couvrent la mer. »19

Nous devons nous contenter de ne faire que nous référer aux
détails de ce passage glorieux, qui est l'une des prophéties les plus
distinctes de la venue, du caractère, de l'œuvre et du royaume de
notre Seigneur dans toute l'Écriture sainte. Nous ne nous arrêterons
pas non plus maintenant à souligner les traits particuliers de la
prophétie qui semblent toucher à plusieurs circonstances de la
venue de notre Sauveur, au-delà de la circonstance de sa venue en
elle-même. Tel est, par exemple, la référence à la conception
virginale de la Sainte Vierge, ou à un gain, à l'abattage presque
jusqu'à la souche de la famille de David avant l'époque de notre
Seigneur. Comme ce passage, il y a un autre passage tout aussi
grand dans le neuvième chapitre, avec lequel nous sommes si
familiers : « Car un enfant nous est né, et un Fils nous a été donné,
et le gouvernement est sur son épaule, et son nom sera appelé
Merveilleux, Conseiller, Dieu le Puissant, Père du monde à venir,
le Prince de la Paix ; Son empire se multipliera, et la paix n'aura pas
de fin ; Il s'assiéra sur le trône de David et sur son royaume pour 
l'affermir et le fortifier par le jugement et la justice, dès maintenant
et à jamais. » 20  Chacune de ces prophéties devient beaucoup plus
significative si l'on suppose qu'elle se rapporte à la première
promesse originelle faite à la race humaine, et qu'elle rappelle aux
cœurs découragés du peuple saint la grandeur des dons futurs de
Dieu qui avaient été assurés à cette nation et à cette maison royale.
La prophétie augmente en grandeur et en netteté à mesure que l'un
de ses grands chants, pour ainsi dire, succède à l'autre, et que
chaque partie de celle-ci est liée à toutes les autres parties, tandis
que le tout, comme nous l'avons vu, est lié à la promesse originelle

19 Is XI 1 seq.
20 Is LX, 6-7.



45

dans le Paradis par le but pour lequel la première souche de celle-
ci est donnée par Isaïe, ainsi que par la forme même du langage
dans laquelle cette première tension est coulée. Et ces passages
doivent être pris tous ensemble dans nos considérations sur la
tendance générale de la prophétie du serviteur de Dieu qui les a
prononcés.

Mais, si l'on considère la prophétie dans son ensemble, nous
voyons tout de suite comment tout ce qui est grand et merveilleux
qui est prédit de l'Enfant doit naître, et qui doit jaillir de la racine
de Jessé, doit être lié dans une certaine mesure et à un certain degré
à la Vierge dont il est question dans le passage cité en premier lieu,
comme étant le signe par lequel la maison de David devait savoir
qu'il n'était pas dans les conseils de Dieu qu'elle devait être détruite
par ses ennemis. Et nous avons la grande autorité de saint Jérôme
pour interpréter les premières paroles de la prophétie sur la verge
ou le sarment qui doit germer de la racine ou de la souche d'Isaïe,
plutôt de Notre-Dame que de son divin Fils. Cette interprétation est
tout à fait en harmonie, non seulement avec le langage des
prophètes pris au sens strict, mais aussi avec les faits qui nous sont
présentés. Les faits qui nous occupent sont que, dans la promesse
originelle faite à l'humanité d'un Sauveur à venir, Dieu n'a pas
simplement dit, comme c'était le cas dans d'autres prophéties, qu'un
Rédempteur devait être donné, mais qu'une femme devait porter un
enfant qui devait être le Rédempteur. De même, Isaïe dit
distinctement qu'une vierge concevra et enfantera un fils, et encore
qu'un enfant nous naîtra et qu'un fils nous sera donné. Dans chaque
cas, expressément ou implicitement, la figure de la Mère est mise
en avant. Il en est de même dans cette troisième prophétie du
chapitre onzième, dans laquelle d'abord la verge ou la branche jaillit
de la racine, et la fleur de la verge. Il y a d'abord la Maison Royale
d'Isaïe coupée jusqu'à la souche, puis un bâton ou brindille, la
Vierge Mère, qui jaillit comme d'elle-même de la racine, et puis la
fleur et le Rameau, notre Seigneur, de la Sainte Vierge. La première
prophétie s'attarde principalement sur la promesse de la Vierge



46

Mère comme signe à la Maison de David, les autres prophéties
s'étendent sur les attributs royaux et divins et la puissance de son
Fils et de son Royaume.

Il y a le même air de référence aux promesses déjà faites et
connues, lorsque l'Incarnation est mentionnée dans les prophéties
d'autres grands prophètes de cette époque, en particulier Jérémie et
Michée. Nous pouvons prendre d'abord le dernier prophète, soit
parce qu'il était plus ancien en date que l'autre, et plus proche de la
même époque qu'Isaïe, et aussi parce que sa prophétie, comme celle
d'Isaïe, nous est familière, parce qu'elle est citée dans l'Évangile de
saint Matthieu, peu après le passage duquel il a déjà été fait, dans
lequel la Vierge qui doit concevoir est mentionnée par l'évangéliste.
Michée a été mentionné par les prêtres et les dirigeants de
Jérusalem, lorsque Hérode leur a demandé où le Sauveur du monde
promis devait naître. Ils répondirent alors, avec une parfaite vérité,
que Bethléem avait été choisie comme lieu. Voyons maintenant en
quelles paroles la prophétie est formulée, et si nous pouvons y
trouver une référence à la promesse originelle faite dans le Paradis,
ou non.

« Et toi, Bethléem Ephrata, tu es un petit parmi les milliers de
Juda, de toi sortira vers Moi, Qui serai le chef en Israël, et Sa sortie
est dès le commencement, dès les jours de l'éternité.  C'est pourquoi
il les livrera jusqu'au moment où celle qui est en travail enfantera,
et où le reste de ses frères se convertira aux enfants d'Israël. » 21 Le
contexte exige, dit le Dr Pusey, un écrivain qui n'est nullement
susceptible d'exagérer quoi que ce soit en l'honneur de la Sainte
Vierge, que la Mère dont il est question ici soit la Mère du Messie,
et il donne comme commentaire les paroles concernant « celle qui
a enfanté », « jusqu'au temps où viendra le temps où la Vierge qui
concevra et enfantera un Fils et l'appellera du nom d'Emmanuel lui
donnera naissance et qui doit les sauver. » Il y a donc ici une
référence distincte à la Sainte Vierge, et il est remarquable qu'ici

21 Mi V, 2-3.



47

aussi elle soit mentionnée comme une personne bien connue. Il
n'est pas dit qu'ils seront abandonnés par Dieu jusqu'à ce qu'un
certain Libérateur vienne, mais jusqu'à ce que celle qui est en travail
ait enfanté. Cela n'aurait aucun sens, à moins qu'il n'y ait une
prophétie bien connue sur la Postérité d'une Femme, à moins que
cette Femme ne devienne une mère d'une manière particulièrement
merveilleuse. C'est ainsi que la prophétie de Michée, qui fixait si
clairement le lieu de la naissance de Notre-Seigneur que les Juifs la
connaissaient, et non seulement les savants d'entre eux, mais aussi
le peuple, comme nous l'apprenons dans le septième chapitre de
saint Jean, témoigne, comme celles d'Isaïe, de la tradition de la
Mère aussi bien que de celle du Fils, et en effet, le passage dont
nous parlons maintenant est, à cet égard, tout à fait parallèle aux
deux passages d'Isaïe dont il a déjà été question. Si les Juifs
n'avaient aucune tradition sur la Femme dont il est question dans le
Protoévangile, il y en aurait une, ce n'est pas une raison pour que
Michée parle d'elle comme « celle qui enfante ». Mais si, d'un autre
côté, ils avaient cette tradition, alors l'argument de la référence
constante dans les prophéties ultérieures à cette prédiction
originelle est soutenu par celui-ci comme par d'autres exemples.

Nous n'avons qu'à ajouter un autre exemple parmi le groupe des
prophètes de cette période de décadence et de désolation à la
maison de Juda et de David, et nous y trouverons le même trait
remarquable. Le passage que nous allons maintenant citer est tiré
de la partie de la prophétie de Jérémie qui est citée par saint
Matthieu à propos du massacre des saints Innocents. 22 C'est ainsi
que l'évangéliste fixe pour nous la portée générale de la prophétie
particulière en question et sa référence à notre Seigneur. Quelques
versets après le passage où le prophète parle de la lamentation
entendue à Rama, Rachel pleurant sur ses enfants et le reste,
Jérémie se met en ordre, comme ses frères Isaïe et Michée, de
consoler le peuple par la promesse des gloires futures du règne du

22 Mt II, 18.



48

Messie. « Dresse des repères, fais-toi des tas élevés, oriente ton
cœur vers la route, le chemin que tu as emprunté, tourne encore, ô
Vierge d'Israël, tourne de nouveau vers tes villes. Combien de
temps vas-tu aller, ô fille rétrograde ? car le Seigneur a créé une
chose nouvelle sur la terre, une femme embrassera un homme. » 23

Bien sûr, ce texte, comme tant d'autres, a été diversement interprété,
et les commentateurs protestants ont fait de leur mieux pour lui
donner un sens selon lequel il ne se référera pas à l'Incarnation. 24

Mais peu de catholiques ne verront pas combien l'allusion à la Mère
de notre Seigneur est évidente. Si telle est l'interprétation véritable,
comme nous le disent les Pères, alors il est remarquable qu'ici aussi
nous ayons l'Incarnation dont il est question de cette manière
particulière, une manière qui rappelle, comme nous l'avons dit, la
promesse originelle faite à Adam et Ève, qui se trouve ainsi donner
une couleur et une influence au langage même des prédictions
ultérieures à un degré qui témoigne de la vitalité de cette tradition.

Nous pouvons revenir plus loin pour tirer quelques conclusions
du fait que, tandis que nous nous efforcions de retracer les
prophéties successives sur lesquelles repose principalement cette
partie de l'Incarnation, dans le but d'établir le principe de la
continuité ininterrompue de l'image présentée par les diverses
prédictions aux esprits dévots du peuple élu, nous nous sommes
inévitablement trouvés entraînés à des arguments qui établissent la

23 Jr XXXI, 22.
24 Des significations étrangement inadéquates, attribuées aux mots en question par ceux qui
ne veulent pas voir de références à Marie dans l'Ancien Testament, ont trouvé grâce même
parmi les anglicans modernes qui sont responsables de ce qu'on appelle le « Commentaire
de l'Orateur ». Ce qui se demande, c'est comment on peut imaginer que de telles
interprétations sont satisfaisantes. La chose nouvelle que Dieu crée, dit Keil, dont le
commentaire est qualifié d'« excellent » par le Dr Payne Smith, c'est que la femme, la
nature la plus faible qui a besoin d'aide, entourera l'homme, le plus fort. C'est là que réside
une nouvelle relation d'Israël avec le Seigneur, une référence à une nouvelle alliance que
le Seigneur fera avec son peuple, et dans laquelle il se ramène ainsi au niveau de son Église,
et s'abandonne à elle de telle sorte qu'elle peut l'embrasser avec amour. C'est ainsi que les
hommes instruits erreront dans leur aversion pour les interprétations catholiques et
patristiques de la prophétie.



49

grande position de la Sainte Vierge, à la fois dans les prophéties
elles-mêmes et dans l'esprit des gens à qui elles étaient adressées.
Il est inévitable qu'au moment où nous commençons à comprendre
la continuité de la prophétie, notre attention soit dirigée vers cette
vérité remarquable. Il est certainement possible de voir dans les
paroles des promesses faites à Abraham et aux autres patriarches,
aucune référence directe, comme celle faite par Isaïe et les
prophètes de son époque, à la Femme qui occupe un si grand espace
dans l'Évangile originel du Paradis. Mais dès que nous comprenons
les détails de cette première promesse, et que nous voyons aussi des
raisons de croire que les premiers patriarches ont reçu la promesse
qui leur était faite, comme l'application et la limitation à leur propre
ligne de cette prédiction primitive, nous voyons la meilleure raison
de supposer que pour eux aussi la promesse, comme ils la
chérissaient dans leur cœur, présentait l'image de la Femme et de sa
Postérité écrasant la tête du serpent. Si c'était le cas d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob, il est naturel de supposer qu'il en était de même
pour David.

Mais en ce qui concerne les prophéties d'Isaïe, de Jérémie ou de
Michée, il ne peut y avoir de place pour le doute. Isaïe aurait pu
encourager la maison de David en se référant à la prédiction faite
par Nathan à David lui-même, dans laquelle la permanence du trône
ou du moins de la famille était promise. C'eût été la manière la plus
évidente et la plus simple de raviver leur foi, en leur rappelant les
prédictions qui désignaient leur maison comme le sujet de la
protection spéciale de Dieu. Mais ce n'est pas ce qu'Isaïe a fait. Il
revint à la promesse la plus ancienne de toutes, et parla de la Vierge
Mère, au lieu des miséricordes promises spécialement à David. Il
est retourné même au-delà de Juda et au-delà de Jacob, au-delà
d'Isaac et d'Abraham. Il parle de la racine d'Isaïe dans une autre
prophétie, où aussi, selon saint Jérôme, il se réfère à la Mère de
notre Seigneur aussi bien qu'à notre Seigneur Lui-même. Et il
semble que les autres prophètes que nous venons de citer aient pris
leur ton de lui, car la mention de la merveille de la femme



50

enveloppant un homme à Jérémie est un écho, à la fois de l'Évangile
primitif et de la prophétie d'Isaïe concernant la Vierge qui concevait
et enfantait un enfant. Ainsi, à Michée, la date fixée pour la
bénédiction future est l'enfantement de Celle qui est enceinte. Si la
promesse originelle a rempli l'esprit de ces prophètes
comparativement plus tardifs, dans leurs prédictions, il n'est pas
déraisonnable de supposer qu'elle était présente à l'esprit des
patriarches précédents.

Mais avant d'ajouter ce qu'il est bon d'ajouter sur ce sujet
particulier, il sera juste de dire quelques mots sur deux autres
prophéties célèbres concernant le Messie, qui ont une grande portée
sur le sujet de la plénitude des temps, l'achèvement du conseil
délibéré de Dieu. Ce sont les deux prophéties de l'Ancien Testament
qui semblent se rapporter distinctement à l'époque de la venue de
la Postérité promise. La plénitude du temps, ou du moment, peut
naturellement être comprise comme l'arrivée du temps qui avait été
fixé et prédit, prédit parce qu'il avait été fixé par Dieu dans sa
propre sage Providence. Ces deux prophéties sont les paroles de
Jacob à son fils Juda, à l'occasion de la dernière bénédiction des
douze frères, et en second lieu, la célèbre prophétie de Daniel des
soixante-dix semaines. Nous avons déjà dit quelque chose sur le
premier des deux. La prophétie de Jacob concernant Juda prédit
évidemment que, d'une manière ou d'une autre, la domination de sa
tribu ne devait pas prendre fin avant la venue du Messie. Sa
signification naturelle serait que, lorsque la tribu de Juda aurait
perdu toute son indépendance et qu'il n'y aurait plus aucune autorité
royale, même dans le sens le plus large des mots, en elle, alors ce
serait le moment où le Messie serait venu. Cette prophétie se réfère
encore aux anciennes promesses faites aux patriarches, comme le
montre le langage même : « On n'enlèvera point le sceptre à Juda,
ni le chef de sa cuisse, jusqu'à ce qu'il vienne celui qui doit être
envoyé, et il sera l'attente des nations. »25  Les dernières paroles se

25 Gn XLIX, 10.



51

rapportent aux promesses faites aux patriarches, que dans leur
postérité toutes les nations de la terre seraient bénies. Et elles
impliquent aussi que toutes les nations étaient dans une certaine
mesure en possession de la promesse faite au premier couple
humain, qu'elles la chérissaient et attendaient avec impatience son
accomplissement.

Mais il y a encore la même référence à des prédictions
antérieures dans la langue de saint Gabriel, dans la prophétie de
Daniel : « Soixante-dix semaines sont abrégées pour ton peuple et
pour ta ville sainte, afin que la transgression soit consommée, et
que le péché ait une fin, et que l'iniquité soit abolie, et que la justice
éternelle soit apportée, et que la vision et la prophétie
s'accomplissent, et que le Saint des saints soit oint. » 26 Entrer dans
l'argument concernant l'accomplissement de ces prophéties dans un
sens controversé, contre les incroyants et les Juifs, serait au-delà du
cadre de ce chapitre. Il suffit de mentionner ces prophéties parmi
celles qui se rapportent au sujet qui nous occupe immédiatement.
La plénitude du temps ne pouvait exister avant que ces prédictions
ne se soient accomplies ou ne soient en voie de s'accomplir. Les
paroles de saint Gabriel semblent spécifier plus particulièrement le
caractère expiatoire et sacrificiel de la venue du Messie, dont il y
avait eu de nombreuses références antérieures dans les prophéties
d'Isaïe en particulier, et qui avait été maintenu vivant dans l'histoire
de la nation sainte par tout le système sacrificiel et cérémoniel du
Temple et du tabernacle devant lui.

C'était une dévotion spéciale de Daniel, de tourner sa prière vers
l'endroit où se trouvaient encore les ruines du Temple, et de garder
même le souvenir des sacrifices qui y avaient été offerts
quotidiennement. Nous voyons donc, chez ce prophète de la
captivité et de l'exil, à quel point l'esprit et le cœur des Juifs dévots
étaient remplis de l'attente de la venue du Rédempteur et du
caractère de sa rédemption. Nous trouvons la même caractéristique,

26 Dn IX, 24.



52

comme chez Daniel, dans les autres prophéties verbales restantes
qui devaient s'accomplir dans la plénitude des temps. C'est ainsi
qu'Aggée, le prophète et le saint de la restauration du Temple par
Zorobabel, dit au nom de Dieu : « Encore un peu de temps, et je
remuerai le ciel, la terre, la mer et la terre ferme, et j'ébranlerai
toutes les nations, et le désir de toutes les nations viendra, et je
remplirai cette maison de gloire, dit le Seigneur des armées.
L'argent est à moi et l'or est à moi, dit l'Éternel des armées, grande
sera la gloire de cette dernière maison, plus grande que celle de la
première, dit l'Éternel des armées, et en ce lieu je donnerai la paix,
dit l'Éternel des armées. »27

Ici encore, nous avons la référence aux prophéties originales,
dans le titre donné à notre Seigneur des Désirés de toutes les
Nations, et nous avons aussi la vérité que la guérison des nations
devait être liée au Temple, c'est-à-dire, comme on peut le dire, au
Sacrifice dont l'adoration de Dieu dans le Temple était la
préfiguration et la préparation. À ce moment-là, la maison de David
n'avait pas disparu de la vue, comme elle le fut plus tard à l'époque
des Maccabées. Mais il n'avait cependant que peu de chose de sa
gloire et de son prestige d'antan. Le Temple, et le culte qui s'y
déroulait, étaient maintenant les grands centres d'attente. Il en est
de même de la prophétie du dernier des prophètes de l'Ancien
Testament, Malachie : « Voici, j'envoie mon ange, et il préparera le
chemin devant ma face. Et bientôt, le Seigneur que vous cherchez,
et l'Ange du Testament que vous désirez, viendront à son temple, le
voici, il vient, dit le Seigneur des armées, et qui pourra penser au
jour de sa venue ? et qui se tiendra debout pour le voir ? car il est
comme un feu purificateur, et comme l'herbe du foulon. Et il
s'assiéra pour purifier et raffiner l'argent, et il purifiera les fils de
Lévi, et il les purifiera comme l'or et comme l'argent, et ils offriront
des sacrifices à l'Éternel en justice. » 28 Mais cette prophétie doit

27 Ag II, 7-10.
28 Ml III, 1-3.



53

être prise en relation avec l'autre prophétie du même prophète, vers
le début de son livre : « Depuis le lever du soleil jusqu'au coucher
du soleil, mon nom est grand parmi les nations, et en tout lieu il y
a des sacrifices, et il est offert en mon nom une offrande pure, car
mon nom est grand parmi les nations, dit le Seigneur des armées. »
29

Nous remarquons ainsi une croissance et une expansion
progressive de la promesse originelle faite à l'humanité, dans le
cours des siècles. La première prédiction est la base de toutes, et
elle est virtuellement répétée ou supposée dans toutes les prophéties
ultérieures. Les circonstances de l'accomplissement de la promesse
deviennent de plus en plus précises à mesure que le temps s'écoule,
et cette augmentation de la définition se poursuit parallèlement au
développement de la politique et de l'histoire de la nation élue, et à
la succession des grands types de notre Seigneur, à la fois dans les
personnes, dans les choses et dans les événements. Les touches
finales ne sont données que lorsque le temps lui-même de
l'accomplissement se rapproche de plus en plus, lorsque le temps
fixé est réellement proche, les Juifs dévots auraient pu savoir que
les signes promis dans ce cours de prophétie étaient accomplis ou
étaient proches de leur accomplissement. La réduction de la Terre
Sainte à l'état de province romaine, gouvernée par un procurateur
dépendant du gouverneur de Syrie, était un signe indubitable que le
sceptre de Juda avait été enlevé. Ils ont dû être capables de voir
aussi que le temps défini par Daniel était venu. Ces faits ont été
utilisés par la suite par les écrivains chrétiens contre les Juifs avec
un effet irréfutable, et si c'était le cas, il devait être évident pour les
âmes pieuses et réfléchies qui vivaient à l'époque de l'avènement de
notre Seigneur, que le temps était venu.

Mais nous avons vu aussi que l'augmentation progressive des
détails dans l'image de la Rédemption à venir ne se limitait pas aux
circonstances de temps, de lieu, d'origine, de famille, de condition,

29 Ml I, II.



54

etc., qui pouvaient permettre au Rédempteur d'être facilement
reconnu. Outre les nombreuses anticipations qui décrivaient à la
fois son caractère et son œuvre, nous avons vu comment des
dispositions étaient prises pour la représentation constante de la
partie spirituelle et théologique de sa rédemption. Tels étaient, en
effet, tous les sacrifices de la Loi, occasions d'appliquer, à l'âme de
ceux qui les utilisaient avec un dévouement et une foi véritable, des
mérites de cette rédemption avant qu'elle ne soit effectivement
accomplie. C'est en ce sens qu'il est appelé dans l'Apocalypse de
son disciple bien-aimé « l'Agneau immolé dès le commencement
du monde ». Il n'y a jamais eu un seul moment depuis la Chute, où
la puissance rédemptrice et réconciliatrice du Précieux Sang n'ait
pas agi activement au profit de milliers d'âmes. Tout le système
liturgique des Juifs en témoignait, et était en fait très précieux en ce
qu'il fournissait des occasions constantes par lesquelles ces grâces
rédemptrices étaient transmises à ceux qui avaient une foi vive dans
les promesses de la rédemption. En effet, bien que les sacrifices et
les services de l'ancienne loi n'aient pas transmis la grâce, comme
le font les sacrements chrétiens, ils étaient cependant très puissants
comme incitations et suggestions de ces actes intérieurs de piété, de
contrition, d'espérance, de reconnaissance et d'amour, à cause
desquels la grâce était susceptible d'être largement donnée.

De plus, comme nous l'avons déjà laissé entendre ci-dessus, il y
a eu tout au long de l'histoire, presque dès le début, une autre ligne
d'anticipation et de prédiction par laquelle le futur Messie a été
annoncé. La longue lignée de saints et de héros par laquelle
l'histoire du peuple élu a été illuminée a été aussi une préparation
pour Lui. Aucun des saints de l'Ancien Testament n'a pu s'élever à
la hauteur de la sainteté du caractère du Sauveur de l'humanité. Il
en est de même des saints chrétiens, qui ont néanmoins perpétué,
dans leur vie et par leur exemple, les traits principaux de son
caractère. C'est ainsi que l'on peut considérer que les héros de
l'Ancien Testament ont eu la fonction de le préfigurer, non
seulement dans les incidents de leur vie, dans leurs exploits et dans



55

leurs souffrances, mais encore dans la ressemblance qu'ils ont avec
la beauté parfaite de ses vertus. Hénoch, Noé, Abraham, Isaac,
Jacob, Joseph, Moïse, Josué, Samuel, David, et après eux les
prophètes et quelques-uns des rois saints, devraient être considérés
comme ayant partagé entre eux la représentation des perfections du
Fils de l'homme. En tant que Père du peuple, en tant que Législateur
de la Nouvelle Alliance, en tant que Roi du nouveau Royaume, en
tant que grand Prêtre, en tant que Modèle de persévérance,
d'endurance et de fidélité à Dieu, de douceur, de chasteté, de justice,
en tant que Conquérant de la Terre céleste de la Promesse, en tant
que Libérateur du peuple de la servitude, en tant que Destructeur
des ennemis de Dieu, en tant que Constructeur du nouveau Temple,
en tant que grand Prophète de la Nouvelle Alliance, et ainsi de suite,
notre Seigneur a été préfiguré. Toute l'histoire était pleine de Lui.
Cette représentation du Roi à venir s'est continuée même dans les
âges les plus proches de sa venue réelle, lorsque le peuple avait été
délivré des ennemis de sa religion par de grands champions, tels
que les Maccabées, et lorsque les souffrances héroïques des martyrs
chrétiens, tous animés par l'exemple de leur Seigneur sur la Croix,
étaient anticipés par un grand nombre de fidèles eux-mêmes, sous
les persécutions sauvages de tyrans comme Antiochus. Le grand
nombre de martyrs et de confesseurs de la foi dont parle saint Paul
dans le célèbre passage de l'épître aux Hébreux, a pu très
probablement se trouver à cette dernière époque de l'histoire juive,
peu de temps avant l'avènement de l'Évangile.

Si l'on peut dire que les martyrs de la période macabéenne ont
anticipé les gloires de l'ère du martyre par laquelle, pendant trois
siècles au moins, l'histoire de l'Église catholique devait être
inaugurée, il est également clair que dans la longue lignée des
dignes de l'Ancien Testament qui étaient autant de types de notre
Seigneur, un autre grand trait de l'Église chrétienne a été préfiguré.
Nous voulons dire la grande part qui devait être allouée à
l'exécution du plan divin de rédemption aux saints et aux héros du
royaume chrétien. Si la position grande et unique du Rédempteur



56

n'a pas été obscurcie par les magnifiques réalisations de ceux qui
l'ont précédé en tant que chefs et libérateurs, ou en tant que
remarquables par leurs vertus célestes, elle pourrait encore moins
être obscurcie par la longue lignée des saints chrétiens. Avant et
après lui, il devait y en avoir beaucoup qui pouvaient sembler pour
le moment avoir mis sur eux l'œuvre presque du salut. Mais dans
aucun des deux cas, il ne pouvait être question de sa prééminence
unique, ni du fait que ce qu'il y avait de grand et de puissant chez
les autres ne l'était que par la participation et l'imitation de son
œuvre et de sa puissance. L'histoire des temps qui l'ont précédé n'est
pas un niveau mort de dégradation et de faiblesse, non interrompu
par des caractères élevés et des actes héroïques. En ce sens,
l'histoire des Juifs nous prépare à celle de l'Église chrétienne.

Il y a ici un champ de méditation et d'étude qui est presque
inépuisable. Nous ne pouvons douter que les âmes pieuses de la
nation élue n'aient été familières avec ces contemplations dès leur
enfance. Leur esprit était ainsi préparé à la fois au caractère et à
l'œuvre du Sauveur de l'humanité, et à cette participation de l'un et
de l'autre qui devait être le lot des saints de Dieu dans le nouveau
royaume. C'est un sujet sur lequel nous n'avons pas le temps de
nous attarder ici. Nous n'essaierons pas non plus, dans la présente
partie de cet ouvrage, de donner l'esquisse d'une autre ligne de
préparation qui pourrait être étudiée avec le plus grand profit. Cela
consisterait à anticiper les traits distinctifs de l'Église catholique
telle qu'elle devait être constituée par Notre-Seigneur, dans les
ordonnances temporaires de la religion et du culte mosaïques. Nous
y voyons, à première vue, beaucoup de caractéristiques de l'Église
qui sont parmi les parties de son système qui sont les plus attaquées
par les hérétiques. Nous voyons un cérémonial extérieur et élaboré
du culte, nous voyons un sacerdoce, une hiérarchie, un Grand Prêtre
suprême, tout un cycle de fêtes récurrentes et de saisons sacrées,
nous voyons la grande institution d'un sacrifice perpétuel, nous
voyons la préparation aux sacrements chrétiens, et un certain
nombre d'autres caractéristiques à peine moins importantes. Et à



57

côté de toute cette préparation extérieure à l'Église et à son système,
nous trouvons l'esprit de dévotion intérieure, la religion du cœur, la
communion avec Dieu, la vie en sa présence, si parfaitement
pourvus, cultivés et nourris, que les psaumes et autres trésors
semblables dont se nourrissaient les âmes aimantes de l'Ancienne
Alliance ont passé, par un héritage naturel, pour pourvoir aux
mêmes besoins aux enfants les plus dévots du Nouveau.

Nous aurons bientôt à faire remarquer qu'en même temps
qu'avec la grande variété de saints et de héros qui préfigurent Notre-
Seigneur, il y a aussi des préfigurations continuelles de l'autre grand
personnage représenté dans la promesse originelle, et les saintes
femmes de l'Écriture commencent bientôt à se présenter à nous
comme des types de la Vierge Mère. C'est une chose inhabituelle
de trouver, dans l'histoire d'une nation de l'antiquité, tant de femmes
vertueuses et éminentes, prenant part aux événements critiques sur
lesquels tourne cette histoire. Sara, Rebecca et Rachel sont toutes
de grandes figures dans l'histoire, qui s'attarde aussi avec délice,
semble-t-il, sur la fille de Pharaon et la mère de Moïse. Nous ne
pouvons que trouver le temps d'indiquer une autre ligne de
prédiction, qui consiste en des incidents et des prodiges qui ont une
portée typique et prophétique, tels que le sacrifice d'Isaac, l'échelle
vue par Jacob dans son rêve et le buisson ardent que Moïse a vu
dans le désert. Le sacrifice d'Isaac anticipe avec une grande netteté
le sacrifice par procuration de la Croix, l'échelle est expliquée par
notre Seigneur lui-même, et le buisson ardent a toujours été
considéré comme représentant la conception virginale par laquelle
Dieu s'est incarné. Ce sont des branches fraîches sur l'arbre de la
prophétie, ou pour utiliser l'autre image, le ruisseau est déjà gonflé
en un puissant fleuve d'anticipations.

Pour couronner tout cela, il ne restait qu'une seule préparation,
qui n'était qu'un renouvellement de l'œuvre de beaucoup de grands
prophètes de leur époque. C'était leur devoir d'amener leurs propres
contemporains au sens de leurs péchés, à la contrition et au désir de



58

s'amender dans la vie, et de les préparer ainsi à recevoir les
miséricordes de Dieu. Saint Jean-Baptiste fut l'instrument choisi de
ce renouveau de l'esprit parmi les Juifs de son temps, comme Isaïe,
Jérémie et d'autres prophètes plus anciens avaient été chargés en
leur temps de travailler à la même œuvre sainte. Son apparition
avait aussi été prédite par le dernier des prophètes, ainsi que par
Isaïe, dans les textes bien connus qui lui sont appliqués dans les
Évangiles eux-mêmes. Notre-Seigneur a dit de lui : « Tous les
prophètes et la Loi ont prophétisé jusqu'à Jean. » 30 Ce n'est donc
pas seulement les prophètes, mais la loi, dans le sens qui a été
expliqué, qui a prophétisé jusqu'au moment de l'apparition du
Précurseur, avec lequel s'est terminée la grande série des préparatifs
prophétiques pour notre Seigneur.

De plus, à moins que ce qui a été signalé jusqu'ici ne soit
entièrement faux, en ce qui concerne le lien constant entre les
déclarations successives de la prophétie et le germe originel de
toute prophétie, dont on a tant parlé, il s'ensuit que le contenu du
message prophétique, et les anticipations qui lui correspondent,
n'étaient pas limités à la seule figure du Rédempteur de l'humanité.
La promesse originelle a placé deux grandes figures devant l'esprit
de ceux à qui elle a été donnée, et nous avons vu des raisons de
penser que ces deux grandes figures n'ont jamais été séparées par
la suite, ni dans les conseils de Dieu, ni dans la révélation de ces
conseils aux hommes par la méthode de la prophétie. Afin donc de
compléter l'esquisse que nous nous sommes efforcés d'esquisser du
plan de prophétie, tel qu'il est transmis dans l'Ancien Testament,
nous devons ajouter quelques mots concernant les parties de
l'anticipation de ce qui devait arriver qui restent à traiter. En parlant
du rôle qu'a joué dans les annales prophétiques la Sainte Mère de
notre Seigneur, la Femme dont la semence doit écraser la tête du
serpent, si l'on ne dit pas qu'elle doit écraser elle-même cette tête,
nous n'avons guère fait plus que de parler d'elle comme sujet direct

30 Mt XI, 13.



59

de prédictions verbales, et même sur cette partie du sujet, nous
avons nécessairement parlé avec une grande brièveté. Suppléer à ce
qui reste sur ce point n'est pas une simple indulgence de piété. C'est
un devoir strictement obligatoire pour tous ceux qui traitent le sujet
de la prophétie avec le désir de ne rien omettre de ce qui est
important, et rien de ce qui appartient légalement à la considération
qui nous est présentée. L'œuvre de notre Seigneur dans la
Rédemption de l'humanité ne peut être partagée par aucun autre, et
la part même de Sa glorieuse Mère ne peut être autre qu'une
communication secondaire de ce qui n'appartient essentiellement
qu'à Lui seul. Mais nous parlons du récit de l'Écriture, car il a plu à
Dieu qu'il nous soit parvenu dès le commencement, et, en rendant
compte de ce récit, ce serait autant une omission de laisser de côté
ce qui se rapporte à la Mère, que de laisser de côté ce qui se rapporte
au Fils.

Il reste, comme on l'a dit, deux autres lignes de prédiction, outre
celle de la prophétie verbale et directe. La première est
l'anticipation qui est contenue dans les types personnels de la Sainte
Vierge, et l'autre est celle qui consiste dans des types d'elle autres
que personnels. Il est tout à fait clair que les annonces
providentielles concernant Marie sont composées de ces trois
lignes, et que l'image d'elle, qui est produite par une étude attentive
de tout ce que la prophétie a à dire à son sujet, doit être composée
des effets combinés des trois combinés. Jusqu'à présent, nous avons
trouvé beaucoup de choses pour nous consoler dans notre étude
partielle de la prophétie. Nous avons vu que, dès le commencement,
l'image de la Femme qui devait devenir la Mère de Dieu a été placée
devant le genre humain à côté de celle de notre bienheureux
Rédempteur lui-même, et que cette compagnie de Marie avec Jésus
est répétée et confirmée par la plus grande et la plus visible des
grandes prophéties. L'image de notre Seigneur n'est pas seule dans
le ciel prophétique. L'image de la femme vêtue du soleil et avec la
lune sous ses pieds, telle qu'elle nous est représentée dans le livre
qui clôt le volume de l'Apocalypse, n'est que l'aboutissement d'une



60

longue série de prophéties harmonieuses, dans lesquelles la même
idée originale avait été répétée maintes et maintes fois.

Maintenant, personne ne conteste que les prédictions de notre
Seigneur béni, dans l'Ancien Testament, sont une triple corde, pour
ainsi dire. C'est-à-dire que personne ne nie qu'à côté des prédictions
directes le concernant, il y a une description silencieuse et constante
de Lui et de son œuvre, qui nous est fournie dans l'Écriture Sainte,
ou plutôt dans l'histoire sainte dont l'Écriture est le récit. Il est tout
à fait concevable que Dieu ait pu laisser le peuple élu sans aucune
trace écrite de prophétie. La promesse originale n'a pas pu être
consignée par écrit avant plusieurs générations, et il est concevable
qu'elle n'ait jamais été transmise que par la tradition. De la même
manière, Dieu peut préparer l'humanité à ce qu'il va faire par une
succession de personnes ou d'événements dans l'histoire, qui sont
évidemment le fruit de son intervention plus directe, ou par des
institutions sacrées, des rites et des observances religieuses, qui
n'ont pas besoin en eux-mêmes d'une autre attestation de leur
origine. L'essence de la prophétie est qu'elle doit prédire que
quelque chose d'avenir doit se produire, ou que quelqu'un se lèvera
et accomplira une certaine œuvre. Il n'est pas de son essence qu'il
doive nécessairement décrire le caractère de la personne prédite, ni
les caractéristiques et les détails précis de son travail. Il se peut que
ce soit l'office d'une ligne d'anticipations prophétiques de prédire
qu'une personne telle que le Messie des Juifs viendrait, et d'une
autre ligne ou d'autres lignes de la même anticipation prophétique,
pour déclarer quelle sorte de personne Il devrait être, et quelle
devrait être Son œuvre. Les choses de ce dernier genre sont plus
facilement prédites par l'exemple et par les institutions saintes que
par la simple prophétie, et il est donc tout naturel que, si Dieu se
donne la peine de prédire, disons, l'Incarnation, il prépare
l'humanité à la mission du Fils incarné par un certain nombre de
prédictions de ce caractère, de nature à donner une idée de ce qu'il
devait être celui qui devait racheter le monde, et des particularités
de son œuvre. Un seul type, et, bien plus encore, une série de types



61

de ce genre feraient plus pour faire connaître notre Seigneur à
l'avance que les descriptions les plus élogieuses de prophètes tels
qu'Isaïe.

Or, en ce qui concerne le Seigneur lui-même, aucun étudiant de
la Bible et aucun chrétien fervent ne songe jamais à nier qu'il existe,
parcourant toute l'histoire de l'Écriture, depuis son commencement
jusqu'à sa fin, une longue lignée presque ininterrompue dans sa
continuité, d'âmes et de caractères héroïques qui nous reflètent le
caractère de notre Seigneur béni, et dont nous pouvons voir qu'il a
dû beaucoup faire pour préparer le peuple élu à la fois pour sa
personne et pour son œuvre. Nous avons déjà dit quelques mots sur
cette grande chaîne de Saints, qui commence, on peut le dire, avec
Abel, tué par l'envie de son frère, et qui embrasse tous les grands
noms et personnages de l'histoire sainte, Noé, Abraham, Isaac,
Jacob, Joseph, Moïse, Josué, dans les Juges, Samuel, David, les
Prophètes plus tard dans l'histoire, et beaucoup de rois saints de la
maison de Juda. Les grandes vertus caractéristiques de Notre-
Seigneur, et les grandes lignes de son œuvre, semblent être divisées
entre ces vieux saints, qui le représentent dans l'histoire sainte,
comme si le Saint-Esprit se réjouissait de reproduire
continuellement l'image la plus parfaite de l'humanité, avant qu'elle
ne soit elle-même visible aux hommes, tantôt une ligne tantôt une
autre, comme le pur rayon de lumière peut être brisé en diverses
couleurs, puis de nouveau combiné hors de leur union.

Or, il est certainement remarquable qu'il y ait une telle diversité
de caractères et d'actions parmi ceux qui ont pourtant tous la même
fonction, celle d'aider à la formation, dans l'esprit des hommes, de
l'image de Jésus-Christ, et aussi que la représentation soit si divisée
qu'elle l'est, certaines représentant ce que notre Seigneur devait
faire tandis que d'autres représentaient plus simplement son
caractère. Ainsi, par exemple, le fait que Jonas se soit sacrifié pour
la sécurité des autres et qu'il soit resté dans le ventre de la baleine
trois jours et trois nuits était, comme l'a dit notre Seigneur, le plus



62

clair des signes ou des prédictions de ce qu'il devait faire. Et on peut
dire la même chose d'un héros tel que Samson, dans sa guerre
contre les ennemis du peuple de Dieu, et dans les fréquentes
défaites qu'il leur a infligées. C'est en cela que consiste leur
prédiction de Notre-Seigneur, et elle n'interfère pas avec leur office,
dans l'histoire sacrée, s'il y a quelques-unes de leurs actions ou
certains des traits de leur caractère dans lesquels nous ne pouvons
voir que peu de ressemblance avec Notre-Seigneur.

Nous trouvons le cas que certains des grands types combinent
la double représentation en eux-mêmes, comme Moïse, dont la
délivrance du peuple était un type de l'œuvre de notre Seigneur,
tandis que sa douceur le faisait refléter aussi le caractère de notre
Seigneur. De même, David, dans son conflit avec Goliath, était un
type de l'œuvre de notre Seigneur, tandis que sa douceur, sa
miséricorde et sa patience faisaient de lui un reflet du caractère de
notre Seigneur. Ainsi, Josué, dans sa conquête de la Terre Sainte, et
Jacob, dans sa mise à la place d'Ésaü, sont des types des actions de
notre Seigneur de diverses manières. Leur histoire contient des
incidents qui préparent distinctement l'esprit à ce que notre
Seigneur devait faire. Dans d'autres cas, c'est plutôt l'anticipation
de ses vertus qui est dominante dans leurs histoires, et la fidélité
d'Abraham, et la prière d'Isaac, et la pureté de Joseph, et ainsi de
suite chez d'autres saints, préfigurent les mêmes grandes qualités
de sainteté dans le modèle parfait, tout comme la vie des saints de
l'Église illustre son exemple après qu'il l'a donné par lui-même.

C'est donc là que reconnaissent comme la vérité tous les lecteurs
sérieux des Saintes Écritures de l'Ancien Testament en ce qui
concerne la magnifique série d'anticipations personnelles de notre
Seigneur. Il semble très étonnant qu'il n'en soit pas de même pour
les prédictions de la Sainte Mère de Dieu. Car s'il est vrai que le
Seigneur lui-même est la grande figure dans cette anticipation des
conseils de Dieu au moyen de types personnels, il n'est pas moins
vrai que la figure de la Sainte Vierge se trouve à côté de celle de



63

notre Seigneur dans ce genre d'annonce prophétique également.
Nous avons vu ce qu'il en est des prophéties directes la concernant,
et il n'est pas difficile de montrer qu'il en est de même pour cette
seconde classe de prédictions divinement ordonnées. Le caractère
et les perfections de la Sainte Vierge, ainsi que son office dans le
royaume de son Fils, font l'objet d'un glorieux recueil de ces
anticipations. Dans la ligne de la prophétie directe, nous trouvons
son absence de péché, sa libération perpétuelle des peines de la
chute, dans la plus ancienne de toutes les prophéties, et nous
trouvons la même note frappée à nouveau dans la prophétie d'Isaïe
concernant sa Vierge Conception, tandis que la plénitude de la
grâce qui lui a été accordée est au moins suggérée dans son autre
prophétie concernant la verge d'Isaïe.

Si nous nous demandons dans quelle mesure de tels traits du
caractère de la Sainte Vierge sont prédits de la manière la moins
directe des types personnels, il est clair que nous ne pouvons pas
nous attendre à trouver des anticipations de la parfaite sainteté de
Marie chez les femmes qui sont ses représentantes dans l'Ancien
Testament. Mais nous voyons au moins ceci que l'histoire du peuple
élu est comme étoilée par une lignée de femmes nobles, telles que
les épouses et les mères des grands patriarches, et que la nation
entière se distingue de toutes les nations de l'ancien monde par la
dignité singulière et l'élévation de ses femmes en général. C'est
ainsi que l'histoire de la race élue, dans laquelle le monde entier
devait être béni, semble refléter la lumière de la promesse originelle
faite à l'humanité, dans laquelle une femme a été placée si
visiblement à côté du Rédempteur. Nous avons l'habitude, en
parlant des effets du christianisme dans le monde, de nous attarder
beaucoup sur l'élévation de la femme comme sur l'une de ses
réalisations les plus glorieuses, une réalisation qu'il faudra quelques
générations de dégradation moderne pour effacer complètement. Et
quand nous essayons de montrer ce qui a opéré ce changement dans
le christianisme, nous avons coutume de dire que c'est en grande
partie dû à la position de Marie dans le royaume de son Fils. S'il en



64

est ainsi, il n'est certainement pas extravagant de voir dans la grande
supériorité des femmes du peuple élu, telles qu'elles apparaissent
dans l'histoire, l'effet de la tradition primitive concernant la Mère
de Dieu, et de la présence, dans l'esprit de ceux qui s'attardaient le
plus sur les promesses de la rédemption, de la figure de la Femme,
qui devait être dès le début l'ennemie du serpent et de toute sa
couvée.

Si nous nous tournons vers le deuxième chef des anticipations
prophétiques dont nous parlons, à savoir, les anticipations qui se
rapportent à l'œuvre qui est attribuée dans l'économie de la
rédemption à la Sainte Mère du Rédempteur, nous trouvons les
preuves encore plus abondantes et plus belles, et il est difficile de
voir comment cette chaîne de preuves peut échapper à l'attention de
tout esprit réfléchi. En premier lieu, outre l'élévation générale de
caractère et d'importance dans l'histoire de la lignée des grandes
femmes dont nous avons parlé, nous trouvons une chose qui revient
constamment, que la mère d'un saint, d'un patriarche ou d'un héros
a une influence très décisive sur la fortune de son fils, précisément
là où ces fortunes, pour ainsi dire, semblent être les plus typiques
de ce qui doit être vérifié plus tard dans Notre-Seigneur. C'est le cas
de Rébecca, la mère de Jacob, par l'intermédiaire de laquelle il a
obtenu la bénédiction spéciale du droit d'aînesse. C'est le cas de la
mère de Moïse, par qui il est sauvé des eaux pour devenir le sauveur
de la nation. C'est le cas de la mère de Samuel, la première Anne,
dont le chant de joie est que la Sainte Vierge ait tant pris de son
propre Magnificat. Ainsi encore, la conception du héros Samson
était merveilleuse et au-dessus du cours de la nature, comme celle
de saint Jean-Baptiste, et l'ange de Dieu a été envoyé, en premier
lieu, à sa mère plutôt qu'à son père. Et il va de soi, et il est évident
à première vue, que cette conception et beaucoup d'autres
conceptions miraculeuses ou merveilleuses qui sont mentionnées
dans l'histoire sainte, sont très naturellement comprises comme
ayant été conçues pour préparer l'esprit des fidèles à la plus
merveilleuse et miraculeuse de toutes, la Conception de notre



65

Seigneur béni dans le sein de la Vierge de Marie. C'est ainsi que
nous voyons l'archange Gabriel renvoyer la Sainte Vierge elle-
même à la conception miraculeuse ou merveilleuse de saint Jean-
Baptiste dans le sein d'une mère âgée et stérile, en des termes qui
sont tirés du récit de l'Écriture concernant la conception d'Isaac
dans le sein d'une autre mère, comme sainte Élisabeth à cet égard,
non pas comme si l'Ange pensait que la foi de la Sainte Vierge avait
besoin d'une confirmation, mais parce que, à ce qu'il paraît, c'était
l'intention de Dieu que de telles conceptions fussent les
anticipations de ce qui venait d'avoir lieu dans sa personne très pure
et virginale.

En second lieu, nous trouvons l'histoire du peuple élu qui revient
sans cesse sur le même trait, celui de la délivrance du peuple du
danger au moyen d'une femme. C'est le cas de la délivrance sous
Déborah et de la mort de l'oppresseur Sisera, provoquée par une
autre femme, Jaël. C'est notamment le cas des délivrances du même
peuple par les actions de Judith et de la reine Esther. Dans ces cas,
comme dans celui de Jaël, il y a un ennemi manifeste du peuple de
Dieu, dont les machinations contre eux sont presque couronnées de
succès, mais qui est finalement abattu par le moyen d'une femme.
Sisera, aux pieds de Jaël, Haman vaincu et mis à mort par
l'intercession de la sainte reine Esther, et Holopherne vaincu par la
chaste Judith, sont autant d'images qui évoquent à la fois l'ennemi
de Dieu et de l'homme, dont les desseins contre l'humanité sont
anéantis par le moyen de Marie. Et il est certainement remarquable
que ces grandes délivrances ne soient pas mentionnées, pour ainsi
dire, simplement incidemment, dans le volume sacré de la
révélation, mais qu'on leur consacre des livres spéciaux de
l'Écriture. C'est aussi le cas de l'histoire d'un autre beau personnage,
une aïeule de Notre-Seigneur et de sa Mère, dont l'apparition dans
les pages sacrées ne peut donner d'autre récit, c'est-à-dire la
dévouée Moabite, Ruth, la mère d'Isaïe, le père de David.



66

Une seule chose est nécessaire pour donner à cette accumulation
de preuves de la grandeur de Notre-Dame dans les conseils divins
toute la force qu'elle mérite d'avoir sur l'esprit chrétien. Cette seule
chose est une intelligence suffisante du caractère de l'Écriture elle-
même. On pense parfois que l'Écriture est une collection de livres,
qui n'ont pas beaucoup de rapport les uns avec les autres, mais qui
partagent la caractéristique commune d'être les livres sacrés de la
nation sainte. Les gens parlent et écrivent sur l'Écriture comme s'ils
étaient libres de la considérer dans ses différentes parties sans lien
entre elles, et de laisser de côté le fait que l'Écriture entière a un
auteur commun, le Saint-Esprit de Dieu. Il est en effet parfaitement
licite et louable de suivre avec le plus grand soin les caractéristiques
et tout ce que l'on peut découvrir des particularités et des objets
spéciaux de chaque auteur individuel des livres sacrés. En ce sens,
ces livres peuvent être considérés comme des compositions
humaines, affectées, tout autant que tous les autres livres du Monde,
par le caractère de leurs auteurs respectifs. Mais l'Écriture est
comme une cathédrale parfaite et magnifique, le dessin d'un grand
architecte, qui a arrangé tout son plan dans les proportions voulues
et dans une belle harmonie, et qui a ensuite confié l'exécution de
ses diverses parties à différents grands artistes, dont chacun est
guidé dans l'exécution de son œuvre. Peut-être plutôt dira-t-on qu'il
est comme un corps vivant, dont chaque membre a sa fonction et sa
place qui lui sont assignées par son Créateur. Il a été pris dans son
ensemble, et il faut se rappeler aussi que tout ce qu'il rapporte n'est
pas une série d'accidents sans rapport. L'Écriture est le récit d'une
succession d'événements divinement ordonnés, dont les principaux
incidents et personnages sont ce qu'ils sont en vertu de
l'arrangement providentiel de Dieu dans le gouvernement du
monde. Abraham, Moïse, David et les autres grands types de notre
Seigneur étaient ce qu'ils étaient, et ont fait ce qu'ils ont fait, en
conséquence des conseils divins pour la rédemption de l'humanité,
et ils ont préparé le monde pour l'exécution de ces conseils divins,



67

dans les matières où ils étaient des types de Christ, par les actions
pour lesquelles ils ont été suscités par Dieu.

Cela aurait pu être sans un enregistrement divin de toutes ces
actions et de tous ces caractères. Mais il a plu à Dieu qu'il existe un
tel récit divinement ordonné, et que ce soit à partir de l'Écriture, et
non d'un récit simplement humain, ou du hasard des traditions
humaines, que nous apprenions les actions et les caractères
prophétiques des patriarches et des saints de l'Ancienne Alliance.
Ainsi, dans l'Écriture, chaque document est à sa place, et a sa
prééminence ou son obscurité désignée. Le même dessein divin qui
a réglé l'histoire elle-même dès le commencement, a également
réglé le récit de l'histoire. Quand on prend cela en considération, il
devient clair qu'il doit y avoir une raison divine pour la présence
dans le volume sacré de livres tels que ceux de Ruth, de Judith et
d'Esther. La raison de leur présence dans l'Ancien Testament n'est
pas loin à chercher pour le catholique, qui reconnaît dans ces récits
la prééminence dans le Royaume de Dieu de la Sainte Mère de notre
Seigneur. Pour d'autres, leur présence doit au moins être une sorte
de casse-tête. Et il y a encore une chose à dire. Ceux qui nient les
anticipations prophétiques de Marie dans l'Ancien Testament
devraient se demander sérieusement s'ils peuvent encore soutenir
qu'il y a une anticipation prophétique de notre Seigneur béni. Ils
sont dans ce cas, un peu comme ils le sont dans le cas des miracles
ecclésiastiques, qu'ils nient, tout en admettant les miracles
scripturaires et les miracles primitifs. Ils rejettent, ce qu'ils rejettent,
pour des raisons qui sont également valables pour le rejet de
beaucoup de ce qu'ils admettent.

Nous devons être très brefs dans notre traitement de la deuxième
classe de types de cette Sainte Mère, dont nous n'avons pas encore
parlé. Cette classe comprend les types qui ne sont pas personnels.
Ce sont des types que l'on trouve dans l'histoire sainte, ou dans les
choses et les choses ordonnées par Dieu, qui se démarquent dans
l'histoire, comme préfigurant plus ou moins clairement la dignité,



68

l'œuvre ou le caractère de Marie. Il faut toujours se rappeler que,
tandis que nous séparons, pour notre propre commodité, les
diverses classes dans lesquelles la description prophétique de Marie
peut être divisée, toutes ces classes étaient présentes à l'esprit des
Juifs dévots en même temps, et l'effet de chacune était accru par
l'effet simultané des autres. Si nous voulons nous mettre dans une
certaine mesure dans la position de ces pieux étudiants des
Écritures et des œuvres providentielles de Dieu, en ce qui concerne
ces anticipations de la position de Sa Sainte Mère dans le Royaume
à venir, nous devons nous efforcer de combiner dans nos propres
esprits ces diverses délimitations, de les appeler ainsi, d'elle, dans
l'Écriture Sainte et dans l'histoire, la délimitation au moyen de la
prophétie directe, la délimitation au moyen des types personnels, et
cette troisième classe aussi, la délimitation au moyen des types
d'une autre classe. Alors seulement nous pourrons nous dire que
nous avons recueilli tous les rayons de lumière que les Écritures de
l'Ancien Testament ont répandus sur la grandeur de Marie, et qui
nous ont permis de penser en quelque sorte à elle, à côté de Notre-
Seigneur, telle qu'elle a dû se manifester dans les pieuses
anticipations du meilleur de la nation sainte.

Les types qui peuvent être compris dans la classe dont nous
allons maintenant parler sont vraiment très nombreux, du moins si
nous prenons dans notre liste toutes les choses et les circonstances
de l'Ancienne Alliance qui ont été appliquées de cette manière par
l'imagination pieuse des chrétiens. Les hymnes qui sont
continuellement dans la bouche de ceux qui récitent le Petit Office
de l'Immaculée Conception, sont plus ou moins des listes de ces
applications, et nous ne pouvons douter qu'il n'y ait un instinct très
saint et très vrai dans cette effusion d'amour reconnaissant envers
Dieu qui voit, dans toutes ses dispensations, référence continuelle
aux grâces merveilleuses et à la dignité de celle qu'il devait faire sa
propre mère. Il nous serait impossible, dans le présent chapitre, de
parcourir une partie considérable de cette liste de types, et nous
nous limiterons donc principalement à l'un des principaux d'entre



69

eux, en donnant à celui-ci un traitement un peu plus détaillé que
nous n'avons pu donner à la plupart des types personnels dont nous
avons parlé dans les dernières pages. Il sera bon d'avoir ainsi
montré combien on peut trouver dans la contemplation de l'un des
grands types de la Sainte Vierge, qu'ils soient personnels ou
impersonnels.

Saint Bernard a un passage dans l'une de ses œuvres, dans lequel
il nous dit qu'il y a trois grandes choses dans l'histoire de l'Ancien
Testament qui sont particulièrement destinées à représenter la
Sainte Vierge et sa position dans le Royaume de son Fils. Quand
saint Bernard parle ainsi, il ne faut pas, bien sûr, le comprendre qu'il
pense qu'il n'y a rien de plus que les trois grands types dont il parle,
mais qu'il considère que ces trois-là ont une certaine prééminence
sur tous les autres. Les trois choses dont il parle sont, premièrement,
le buisson ardent que Moïse a vu au moment où il a été envoyé en
mission pour délivrer le peuple d'Israël du joug des Égyptiens ; 
deuxièmement, l'Arche d'Alliance ; et enfin, bien que la première 
dans le temps, l'échelle de la vision de Jacob, s'étendant de la terre
au ciel, sur laquelle on voyait les anges de Dieu monter et
descendre.

Notre-Seigneur lui-même fait allusion à l'échelle, dans sa
première entrevue avec ses disciples, qui sont venus à lui sur les
bords du Jourdain après sa tentation, ayant été jusque-là les
disciples de saint Jean-Baptiste. Il dit qu'ils verront les cieux
ouverts et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de
l'homme. Cette application de la vision de notre Seigneur à Sa
propre Humanité Sacrée n'exclut pas, bien sûr, l'application de la
même vision à la Sainte Mère à qui cette Humanité Sacrée a été
enlevée, et il est bon d'affirmer, une fois pour toutes, la vérité que
beaucoup de choses qui sont dites principalement, et dans le sens le
plus complet de notre Seigneur, on peut aussi dire dans un autre
sens et dans le sens le plus vrai de Sa Sainte Mère. Et nous pouvons
supposer que cette application du passage à la Sainte Vierge est



70

dans l'esprit de l'Église, lorsqu'elle ordonne à ses enfants de chanter
à la Vierge avec l'invocation : Janua cæli, car ce titre est tiré des
paroles de Jacob après cette vision : « Ce n'est rien d'autre que la
maison de Dieu, et la porte du Ciel. » Le sens de l'épithète, telle
qu'elle s'applique à Marie, serait naturellement qu'elle est la
communication entre la terre et le Ciel, en tant qu'elle est
l'instrument choisi, conscient et volontaire de l'Incarnation, par
laquelle la Nature divine a été unie à la Nature humaine de notre
Seigneur dans l'unité de la Personne., et, en conséquence, le ciel et
la terre étaient unis dans un lien merveilleux et indissoluble pour
les siècles des siècles. Nous n'avons pas besoin de dire grand-chose
de la première image mentionnée par saint Bernard, celle du
buisson ardent. C'est une représentation claire et simple de la
Virginité Immaculée et de la fécondité virginale de la Sainte Vierge,
comme le chante l'Église lors des deux fêtes de la Circoncision et
de la Purification, Rubum quern viderat Moyses incombustum,
conservatam agnovimus tuam laudabilem virginitatem. (Le
buisson que Moïse avait vu sans être consumé conserve ta virginité
louable, ô Vierge.). Mais nous pouvons dire un peu plus de la
seconde des images mentionnées par saint Bernard, celle de l'Arche
d'Alliance, qui se rattache aussi à la Sainte Vierge dans les
dévotions communes de l'Église, où elle est invoquée sous le titre
de Fæderis Arca (Arche de l'Alliance).

Or, il est évident, en premier lieu, que l'image de l'Arche
d'Alliance, telle qu'elle s'applique à la Sainte Vierge, la rattache au
système religieux de l'ancienne Alliance, et aux espérances et aux
perspectives du peuple élu de Dieu, d'une manière qui est tout à fait
plus proche que celle en laquelle même les autres grands types sont
liés à eux. Tout le système du Tabernacle et du Temple était
prospectif et prophétique, et tout ce qui s'y trouvait annonçait ce qui
devait réussir. Mais un type personnel pouvait laisser une
impression plus ou moins vive sur l'esprit des Juifs dévots. Ainsi,
un incident de l'histoire, tel que le passage de la mer Rouge ou la
vision de la brousse, serait très fermement imprimé dans leur esprit,



71

mais pas aussi fermement que les images ou les traditions qui
étaient constamment maintenues devant eux par la répétition
quotidienne. Ainsi, l'image de notre Seigneur, véhiculée dans le
sacrifice quotidien de l'agneau, serait une image plus vivante que
celle véhiculée par la victoire de David sur le géant Goliath. De
cette façon, la représentation de la Sainte Vierge véhiculée par
l'échelle dans le songe de Jacob, ou même par le buisson ardent,
resterait comme une tradition historique dans l'esprit des gens. Mais
il ne serait pas aussi bien conservé ni aussi important que celui qui
a été transporté par l'Arche d'Alliance, la chose la plus sacrée qu'ils
aient en leur possession, le seul grand trésor de la nation sainte, qui
a duré de génération en génération, et dont les fortunes ultimes se
sont perdues dans l'obscurité, à l'exception d'un passage des plus
remarquables dans l'un des livres des Maccabées.

L'arche dans le Temple ou Tabernacle était la chose la plus
sainte, la chose qui, plus que toute autre, répondait, même
imparfaitement, à la présence de notre Seigneur dans son existence
sacramentelle sur les autels de l'Église catholique. Il était en effet
caché aux yeux de l'homme comme une chose trop sacrée pour être
vue, mais sa présence était ressentie comme quelque chose qui
rapprochait le ciel et Dieu de la terre et du peuple de Dieu. C'était
le centre de la dévotion, de l'adoration, à un degré qui n'est vrai pour
rien d'autre. Elle avait une histoire qui lui était propre, qui s'étendait
à travers tous les siècles les plus prospères de la vie du peuple saint
; et, si le sacrifice continuel jour après jour symbolisait le grand 
sacrifice d'expiation entre Dieu et l'homme, qui devait être
accompli sur la croix, l'arche d'alliance était un symbole et un gage
de la promesse et de l'alliance de Dieu avec son peuple, et
représentait sa protection et son amour toujours durables.

L'Arche a été faite par Moïse sous des instructions spéciales de
Dieu. Il devait être fait des bois les plus précieux, et il devait être
recouvert à l'intérieur et à l'extérieur d'or pur et fin. Des ordres
furent donnés quant à sa forme et à ses dimensions, quant à sa



72

couverture, quant à la manière dont il devait être transplanté d'un
endroit à l'autre, et quant au soin à prendre pour l'abriter et le garder
dans le Saint des Saints lui-même, où il était la chose la plus
précieuse. Saint Paul nous dit qu'il contenait à l'origine les
mémoriaux les plus sacrés de ce que Dieu avait fait pour son peuple.
31 Il contenait, au moins pour un temps, les tables de la Loi écrite
du doigt de Dieu, les vases d'or dans lesquels une partie de la manne
miraculeuse était conservée, et la verge d'Aaron, qui avait fleuri
lorsque les verges des autres princes des tribus étaient restées telles
qu'elles étaient. On nous parle des miracles qui ont accompagné
l'Arche. Ainsi, lorsque le peuple devait entrer en Terre Sainte en
traversant le Jourdain, les prêtres portant l'arche étaient invités à
entrer dans le fleuve, qui fut immédiatement divisé, les eaux en bas
roulant, les eaux en haut restant comme un mur, jusqu'à ce que,
lorsque toutes les tribus furent passées, les prêtres eux-mêmes et
leur fardeau sacré atteignirent la rive opposée.  De plus, lorsque la
première ville du pays que Dieu avait l'intention de leur donner
devait être prise, ses murs tombèrent miraculeusement, après que
les prêtres eurent porté l'arche en procession autour d'eux pendant
sept jours consécutifs. Il en resta ainsi pendant de nombreuses
générations le trésor du peuple saint, le centre de son culte, où qu'il
ait été abrité pour le moment, jusqu'à ce qu'une fois ils soient assez
profanes pour l'emmener au combat avec eux, espérant que sa
présence serait une sorte de charme magique, pour leur assurer la
victoire, et puis, comme pour justifier sa sainteté, Dieu a permis
qu'il soit emmené en captivité, et le peuple a été vaincu avec un
immense carnage. Même dans sa captivité, elle a été défendue par
Dieu, et les plaies avec lesquelles les différentes villes des Philistins
ont été punies pendant que l'Arche était avec eux, les ont fait la
rendre aux Israélites comme une conquête trop coûteuse pour qu'ils
la gardent. Lorsqu'elle fut accueillie par le peuple élu, nous
trouvons des hommes punis de mort subite pour l'avoir touchée, ou
pour avoir regardée à l'intérieur, tandis que la maison dans laquelle

31 He IX, 4.



73

elle était logée pendant un certain temps, recevait d'immenses
bénédictions à la suite de sa présence. Finalement, David l'apporta
avec de grandes réjouissances dans la ville de Sion, et avant sa
mort, il prépara les trésors de toute espèce qui devaient être
dépensés par son fils Salomon pour construire le temple dans lequel
il devait habiter. Elle y resta jusqu'aux jours sombres de la captivité
babylonienne et de la destruction de la ville, où l'on dit que le
prophète Jérémie s'en empara, avec le tabernacle et l'autel de
l'encens, et les plaça dans une grotte sur le mont Nébo, qui devint
immédiatement introuvable. La prophétie fut alors donnée qu'elle
devait rester cachée jusqu'à la restauration finale du peuple juif dans
la faveur de Dieu, lorsqu'il se convertira à la fin du monde. 32

Si nous essayons de dégager ce qui peut être signifié à l'égard
de la Sainte Mère de Dieu par ce type merveilleux d'elle qui se
trouve dans l'Arche de l'Alliance, nous trouvons que le témoignage,
pour ainsi dire, de cette sorte d'anticipation prophétique est un
renouvellement de ce qui a déjà été donné dans les autres lignes de
ces anticipations. C'est-à-dire, en premier lieu, nous trouvons que
l'Arche est un symbole de sainteté et de perfection immenses et
immaculées, et nous le trouvons dans le bois pur dont elle a été
faite, dans l'or précieux dont elle a été incrustée et refaite, et dans
le contenu sacré qu'elle contenait en elle, les tables de la Loi, le pain
des anges et la verge d'Aaron. Nous trouvons la même
caractéristique dans les miracles opérés pour justifier son
inviolabilité, que ce soit sur les Philistins qui ravissaient l'arche, ou
sur ceux d'entre les Israélites eux-mêmes qui étaient à blâmer à cet
égard. S'il avait contenu le Saint-Sacrement lui-même, les
jugements de Dieu n'auraient pas pu être plus sévères. Et nous
trouvons le même témoignage de sa sainteté singulière dans
l'histoire de ce qu'en a fait le prophète Jérémie après la destruction
de Jérusalem.

32 Jo III, 14-17 ; VI, 20 : I Rois IV, 17 ; V. VI. VII. ; 2 Rois VI, 2-19 ; VIII, 4-11 ; 2 Mb II,
1-7.



74

En second lieu, nous voyons dans l'Arche, et dans la position
qu'elle occupe dans le système religieux de l'Ancienne Alliance, un
autre caractère qui doit aussi être observé chez la Sainte Vierge, à
savoir qu'elle est comme le gage de l'alliance  entre Dieu et son
peuple. L'histoire de la femme de Phinée, fils d'Élie, est une preuve
touchante de la manière dont l'arche était considérée comme le
signe visible de la promesse de Dieu. Car on nous dit qu'elle n'a pas
pensé à son beau-père ou à son mari, de son mari, tous deux
moururent au moment où l'Arche fut prise (le premier en effet par
chagrin de la nouvelle : « Quand il eut nommé l'Arche de Dieu, il
tomba de son tabouret en arrière et près de la porte, se brisa le cou
et mourut, »), et la belle-fille appela l'enfant qui lui était né Ichabod,
en disant : « La gloire a disparu d'Israël, parce que l'arche de Dieu
a été prise. » Il y a quelque chose qui rappelle ce caractère du gage
de la promesse et de l'alliance entre Dieu et le peuple, dans la
manière dont la promesse de Notre-Dame est utilisée par Isaïe dans
la première prophétie dont nous avons déjà parlé. Car là, il utilise
distinctement la prédiction concernant la Vierge Mère du
Rédempteur, qui devait venir de la maison de David, comme une
assurance à cette maison qu'elle ne sera pas éteinte par la
confédération hostile du royaume d'Israël et du royaume de Damas.
Et la troisième caractéristique, dans laquelle l'Arche peut être
considérée comme une figure si parfaite de la Sainte Vierge, est
apparentée à cette dernière. Car il consiste dans la vérité que l'Arche
a été la source de bénédiction pour tous ceux qui l'ont hébergée ou
soignée, ainsi que la protection de toute la nation, au milieu de
laquelle elle a été conservée avec tant de vénération. Il nous semble
voir dans cet attribut de l'Arche d'Alliance une préfiguration de la
position de la Vierge Mère de Dieu dans le Royaume divin, dans
lequel elle est honorée comme protectrice et défenseuse spéciale du
peuple chrétien et de l'Église catholique.

Cela doit suffire pour un spécimen de la classe des prophétie
dont nous parlons maintenant. Il est inutile d'ajouter que de fervents
écrivains chrétiens ont trouvé cette sorte d'anticipation de la Sainte



75

Mère de Dieu, dans presque tous les livres de l'Ancien Testament.
Nous avons déjà parlé de l'échelle de Jacob et du buisson ardent qui
n'a pas été consumé. On la voit aussi dans le bâton d'Aaron, qui
bourgeonna lorsque les autres bâtons restèrent comme auparavant.
On la trouve dans la toison de Gédéon, qui était humide quand tout
autour était sec, et sèche quand tout autour était humide. Elle est la
verge d'Isaïe, la porte d'Ézéchiel, l'étoile de la prophétie de Balaam,
le propitiatoire d'or, par lequel les offenses du peuple ont été
pardonnées, le trône de Salomon qui est la protection et la
sauvegarde du royaume. Il suffit de dire que, tout au long de
l'Écriture, il y a ce témoignage continuel de l'importance, dans les
conseils de Dieu, de celui qui n'était pas le Messie, l'auteur et la
source de toute grâce et de toute délivrance, mais qui était
intimement lié à Lui, le canal par lequel Il nous parvient,
l'instrument volontaire, conscient et délibéré de l'Incarnation, en ce
sens, nécessaire à l'exécution des desseins miséricordieux de Dieu,
et en proportion qui lui est chère, grand à ses yeux et par sa grâce,
et, enfin, constamment exposé dans les promesses divines à ses
côtés, pour l'encouragement et le réveil des cœurs défaillants et
évanouis des enfants d'Ève, héritiers de la promesse originelle.

L'Écriture Sainte est un trésor de vérité et de révélation des voies
de Dieu, qui ne sera jamais pleinement comprise tant que la lumière
du ciel ne sera pas répandue sur ses pages dans les contemplations
de l'éternité. Nos notions les plus complètes de la prophétie, en
particulier, sont probablement tout à fait insuffisantes. Il y a
certainement, on peut le dire sans se tromper, beaucoup de parties
de ce trésor qui ne sont pas encore entièrement comprises par
l'intelligence chrétienne. S'il en est ainsi, il n'est pas grand-chose
d'ajouter pour que l'on puisse supposer sans risque que l'intelligence
que nous possédons quant à la correspondance parfaite entre les
anticipations scripturaires de notre Seigneur et de son œuvre, et son
caractère et son œuvre eux-mêmes, dans leurs effets sur le monde,
n'a pas encore pénétré toutes les profondeurs des conseils de Dieu.
Ainsi, l'étude de la prophétie ne peut jamais être mise de côté,



76

comme si elle était un stock épuisé. Même avec nos connaissances
actuelles, il ne serait pas difficile d'ajouter beaucoup aux quelques
grandes lignes qui ont été établies jusqu'à présent sur le sujet.

On peut citer un exemple. Pour les Juifs du temps de notre
Seigneur, on ne peut pas penser que les prédictions qui parlaient si
clairement de la partie souffrante et expiatoire de son œuvre et de
sa maison étaient aussi généralement intelligibles que celles qui
prédisaient les gloires de son royaume. Et pourtant, il est clair que
cette partie du message prophétique était assez claire à la face de
l'Écriture. Saint Paul fait appel à la connaissance que « le Christ
doit souffrir », comme ce qui aurait pu être possédé même par
Hérode Agrippa, à moitié paganisé. Notre Seigneur a réprimandé
les deux compagnons de sa marche vers Emmaüs, pour leur
ignorance sur ce même chef des annales prophétiques. Ainsi, l'issue
même de l'œuvre de la Rédemption elle-même, telle qu'elle a été
entreprise par notre Seigneur, une question qui a abouti à Son rejet
par le peuple même à qui avaient été déposés les annales sacrées de
l'Écriture qui devaient les préparer à L'accepter, était elle-même une
question de prophétie. C'est ainsi que saint Paul a pu dire dans son
discours à Antioche en Pisidie : « Ceux qui habitaient Jérusalem et
ses chefs, ne le connaissant pas, ni les voix des prophètes qui sont
lus chaque sabbat, le jugeant, les ont accomplis, et ne trouvant en
lui aucune cause de mort, ils ont demandé à Pilate de le tuer, et
quand ils eurent accompli tout ce qui était écrit de lui, en le
descendant de l'arbre, ils le déposèrent dans un sépulcre. »33 C'est
ainsi que l'Église pouvait immédiatement indiquer
l'accomplissement des prophéties en notre Seigneur, même dans les
choses mêmes qui semblaient annoncer au monde que les
prophéties ne pouvaient pas trouver leur accomplissement en lui.
L'humiliation du Fils de Dieu et son sacrifice sur la croix faisaient
aussi certainement partie de la description prophétique que le fait
qu'il devait naître d'une vierge de la maison de David, et que

33 Actes XXVI. 23, XIII. 29.



77

Bethléem devait être le lieu de sa naissance. Cependant, si l'on avait
posé aux scribes et aux pharisiens qu'Hérode consulta à l'arrivée
des rois orientaux sur le lieu de la Nativité de Notre-Seigneur cette
autre question sur la manière dont il mourrait, il est assez probable
qu'ils n'auraient pas pu répondre correctement. Au moins, il est clair
que, si les prophéties, telles qu'ils les comprenaient, incluaient ce
point, c'était un point vers lequel leur esprit n'était pas
habituellement dirigé. C'est un exemple de la manière dont tout un
cycle de prédictions, assez clair en soi, peut ne devenir clair pour
l'esprit de ceux à qui il s'adresse qu'après son accomplissement. Et
quand cela devient ainsi clair, cela ajoute un élément tout à fait
nouveau au témoignage de la prophétie.

 Ce qui est donc vrai de l'accueil que le peuple élu doit faire à
Notre-Seigneur, peut l'être aussi de beaucoup d'autres choses liées
à son histoire dans l'Église. Ceux-ci peuvent être portés à l'esprit
des fidèles étudiants de l'Écriture au cours des âges. Il n'y a aucune
raison de supposer que le champ de la prophétie est encore épuisé.
Ainsi, par exemple, il ne faut pas s'étonner si nous constatons que
l'histoire de l'Église dans le monde, bien que les visions glorieuses
du prophète évangélique trouvent en elle leur accomplissement
adéquat, est encore à bien des égards une histoire d'échecs et de
déceptions, et que ce trait de son histoire est aussi un trait de son
anticipation prophétique. Il y a beaucoup de raisons de considérer
que l'histoire du peuple juif et de la politique divinement instituée
à laquelle les promesses et les oracles de Dieu ont été confiés, peut
avoir pour but de préparer l'esprit des fidèles à l'histoire du royaume
chrétien. L'Église qui ne doit jamais finir a des prérogatives et des
dons que la Synagogue n'avait pas, l'éternel Paraclet lui-même a
établi sa demeure en elle, les portes de l'enfer ne peuvent prévaloir
contre elle, elle a reçu les païens pour son héritage, et les parties les
plus éloignées de la terre pour sa possession. Et pourtant, d'un autre
côté, son sort dans le monde doit être semblable à celui de son divin
Maître et Fondateur, qui est venu aux siens et qui ne l'a pas reçu
chez les siens.



78

Cela fait, le premier martyr chrétien fut chargé de montrer aux
autorités juives, dans son discours devant le Sanhédrin, que c'était
ce qu'il fallait attendre de toute l'histoire de la nation. Il leur montra
comment Joseph avait été maltraité par ses frères, comment Moïse
avait été refusé et rejeté de la même manière, et qu'ensuite il avait
été fait le prince et le sauveur du peuple, comment, même après la
délivrance d'Égypte, ils avaient pensé à revenir, et avaient fait faire
à Aaron le veau de fonte, comment leurs idolâtries leur avaient valu
le châtiment de la captivité babylonienne, comment ils avaient
toujours résisté au Saint-Esprit, comment aucun des prophètes
n'avait échappé à la persécution, comment ceux qui avaient été les
prédicateurs de la venue du Juste avaient été traités par eux comme
Lui-même avait été traité. Il est probable que l'audience de saint
Étienne contenait très peu de gens qui avaient considéré les
prophéties sous cet angle. Le rejet du peuple avait même été
directement prédit par Daniel comme la punition de leur propre
rejet du Messie. C'était là que se trouvaient les paroles dans le livre
du dernier des plus grands prophètes, et ils n'y avaient jamais prêté
attention. Le même rouleau de prophéties peut contenir des
prédictions tout aussi inaperçues qui se rapportent à l'Église. Si elle
doit lire sa propre histoire dans l'histoire des relations de Dieu avec
son peuple élu, et du retour qu'il a reçu d'eux, elle n'a jamais à
s'étonner si l'image des âges chrétiens se déroule devant elle comme
une image du triomphe de la puissance divine, mêlée à celles de la
perversité humaine et de la méchanceté satanique. Même dans les
temps les plus sombres qui sont encore à venir, les jours de
l'Antéchrist, ses enfants seront en mesure de confirmer leur foi en
sachant que même ces maux ont été prédits, et de faire écho aux
paroles des Apôtres sous la première persécution, que les ennemis
de Dieu n'ont fait qu'« accomplir ce que sa main et son conseil ont
décrété de faire. » 34

34 25 Actes V. 11, Dan. IX. 25 ; Actes IV 28.



79

Mais il est plus dans notre but immédiat de nous rappeler que
les annales de la prophétie peuvent continuellement jeter une
lumière nouvelle, non seulement sur l'avenir immédiat et les
destinées ultimes de l'Église dans le monde, mais aussi sur le grand
plan des voies de Dieu avec notre race dans la mesure où il a encore
été dévoilé. Nous pouvons aborder l'histoire de l'Incarnation, dans
la mesure où il nous est donné de la dessiner, avec la conviction que
nous la trouverons répétant constamment, même dans ses moindres
détails, les incidents et les traits caractéristiques qui trouvent leur
place dans les récits de l'Ancien Testament, non pas simplement
parce qu'ils se sont produits, mais parce qu'il y avait là quelque
chose qu'il valait la peine de dire, de consigner, pour illustrer ce qui
allait arriver après. Toute l'histoire du genre humain, et de chaque
âme individuelle, est ce qu'elle est par la permission et la
prévoyance de Dieu. L'Écriture est le récit de Dieu de ce qu'Il a fait
et permis, mais pas de tout ce qu'Il a fait et permis. C'est le récit
d'une grande partie de ce qu'il a fait ou permis, qu'il a choisi de
présenter à ses enfants de la manière particulière et la plus
miséricordieuse, guidant l'esprit et les mains des écrivains inspirés
quant à ce qu'ils doivent dire et à ce qu'ils doivent omettre. Mais la
fin et la portée de toutes les voies de Dieu avec l'humanité sont
l'accomplissement de Son dessein gracieux pour la rédemption du
monde par notre Seigneur, et le fondement du Royaume éternel de
Son Fils. La structure de l'Écriture Sainte est autant l'œuvre de
Dieu, qu'une œuvre conçue, ordonnée et arrangée par Lui, en ce qui
concerne l'accomplissement de Son grand dessein, que les détails
de la législation mosaïque et l'arrangement des cérémonies sacrées
et des sacrifices du Temple ou du Tabernacle. Nous avons déjà vu
comment saint Paul applique ainsi les récits de l'histoire des
Israélites dans leurs pérégrinations dans le désert. Qu'est-ce que le
même apôtre ne nous aurait pas dit, s'il avait été chargé de parcourir
toute l'histoire de l'Écriture, et de nous indiquer, comme notre
Seigneur l'a montré aux deux disciples sur le chemin d'Emmaüs, les
choses, l'une après l'autre, qu'il aurait pu noter comme étant écrites



80

et enregistrées, comme des anticipations du Fils incarné et de sa
Sainte Mère !

Les considérations sur lesquelles nous nous sommes arrêtés si
brièvement et si imparfaitement nous permettent au moins de voir
combien l'œuvre de Dieu était parfaite et complète dans la
préparation du peuple élu à la grande fonction pour laquelle elle
était principalement destinée à l'égard du royaume de l'Incarnation.
Nous n'avons fait qu'effleurer quelques points principaux, et nous
avons été obligés de laisser presque sous silence d'autres chefs de
la préparation prophétique d'Israël. Quand nous considérons
combien il est peu en mesure pour une intelligence humaine de
rendre compte des voies et des chemins de Dieu, nous pouvons au
moins avoir des raisons d'être certains que rien ne manquait de la
part de Dieu pour l'accomplissement de son conseil éternel. Il
n'aurait rien pu faire, comme le dit le prophète, pour sa vigne, ce
qu'il n'a pas fait. Ce n'est pas sa façon de permettre qu'une de ses
grandes œuvres, aucun dessein de sa miséricorde et de sa sagesse
n'atteigne pas son but et son intention, malgré la grande infidélité
des hommes à se conformer à ses arrangements et à ses dispositions
pour leur bénéfice. Ainsi, bien que la nation juive, en tant que telle,
soit tombée et ait été rejetée en conséquence de son propre rejet de
notre Seigneur, il est certain que le véritable Israël de Dieu a profité
des anticipations et des prédictions dont nous avons parlé, et que la
belle œuvre de la prophétie n'a pas été accomplie en vain. Nous
pouvons être certains qu'il y avait des cœurs et des âmes prêts à
accueillir Notre-Seigneur et son Église lorsque la plénitude des
temps serait venue, et que leur empressement était le fruit de leur
étude fidèle des nombreuses lignes de prophétie dont nous avons
parlé si sommairement. Ceux-ci, les vrais Israélites, sont devenus à
leur tour les enseignants du monde en dehors d'Israël, et ils ont
transmis à l'Église éternellement vivante, non seulement la vraie
foi, les grâces précieuses et les moyens de salut qui ont découlé de
l'Incarnation, mais aussi l'appréciation vraie et reconnaissante des



81

trésors contenus dans les multiples révélations de Dieu sur lui-
même, par lesquelles l'Incarnation a été anticipée et annoncée.


