LA PREPARATION DE
L’INCARNATION

(extraits)

par

HENRY JAMES COLERIDGE

De la Société de Jésus

LONDRES



" Maintenant, Souverain Maitre,
tu peux, selon ta parole,
laisser ton serviteur s'en aller en paix ;
car mes yeux ont vu ton salut,
gue tu as préparé a la face de tous les peuples,
lumiere pour éclairer les nations
et gloire de ton peuple Israél. ™



CHAPITRE Il
LA PROPHETIE EN GENERAL

Les Saintes Ecritures de I'Ancien Testament couvrent tout
I'espace du temps, depuis la création du monde jusqu'a I'exécution
du grand conseil de I'Incarnation, a I'exception d'une courte période
qui précéde plus immédiatement ce grand acte de misericorde de
Dieu. lls commencent avec la race humaine entiere comme sujet de
I'histoire, et ce n'est qu'apres le déluge que le fleuve se réetrécit, pour
ainsi dire, au peuple élu de Dieu, la nation qu'il a faite sienne dans
un sens spécial, et a laquelle il a confié d'une maniere particuliere
les promesses qui étaient pourtant I'néritage commun de la race.
Peu de temps apres le récit du déluge, nous avons le célébre chapitre
dans lequel les diverses nationalités qui sont nées des trois fils de
Noé sont sommairement énumerées puis, pour ainsi dire, rejetées.
Lorsque la promesse est limitée d'une maniere spéciale a la
descendance d'Abraham, elle est contenue dans des paroles qui se
réferent a la bénédiction de toutes les nations du monde au moyen
de la postérité promise. C'est la formule habituelle dans laquelle le
privilege particulier de la race élue est transmis. L'universalité de
la portée de I'Ecriture Sainte n'est jamais abandonnée. L 'histoire est
centrée en Israél, mais Israél est lui-méme le centre du monde et de
la race humaine.

Les autres nations autour du peuple élu ne sont jamais oubliées.
Dieu leur parle et traite avec eux par ses prophétes aussi bien
qu'avec les royaumes de Juda ou d'lsraél. Certains des prophétes
hébreux eux-mémes sont envoyés soit exclusivement a des nations
autres que les leurs, soit ils incluent ces nations dans leur fonction
prophétique a coté de la leur. L'Egypte, I'Assyrie, Damas, Ninive,
la Perse et la Gréce sont mentionnées et traitées, ainsi que des
nations proches d'Israél, d'Edom, de Moab et des autres. Le dernier
des quatre grands prophétes nous donne une esquisse divine des
grands empires qui S'étaient succédé, ou devaient se succéder, en

3



tant que dirigeants du monde entier. Non seulement ces nations
étaient aussi présentes qu'lsraél dans I'esprit et le cceur de Dieu,
mais elles sont adressées, réprimandees, exhortées, averties et
menacées aussi bien que les Juifs. Les envolées les plus élevées de
la poésie rayonnante du prophéte évangélique sont celles ou la
domination et les gloires de I'Eglise mondiale sont préfigurées.
Méme quand Aggee parle de la venue du Seigneur dans son temple,
qui était alors en train d'étre relevé de ses ruines par Zorobabel, il
parle de lui comme « le Désiré de toutes les nations ».> Ce temple
devait étre « la maison de priére de toutes les nations ».2 C'était le
privilege de la race élue d'étre I'instrument pour le reste des nations
du salut qui avait été promis a tous des le commencement. La parole
devait sortir de Jéerusalem, mais la rédemption qu'elle proclamait
était pour le monde entier.

L'histoire de I'Ancien Testament est I'histoire de la révélation, et
surtout de la conservation et de la formation du peuple élu aupreés
duquel ont été déposees les promesses de Dieu. Israél a été choisi
comme la nation dont le Rédempteur promis devait provenir. Pour
qu'elle puisse le reconnaitre et I'accueillir quand il viendra, elle a
été séparée des autres races, elle a été I'objet d'une Providence
particuliere. Ses lois et sa politique, ainsi que sa religion et sa
croyance ont été coulées dans un moule particulier. 1l fut le
destinataire, de temps en temps, d'une longue série de prophéties
dans lesquelles la promesse originelle était constamment répétée,
rendue plus précise et plus compléte, et s'étendait progressivement
en un systéeme vaste et glorieux. Les Juifs, surtout apres leur
délivrance d'Egypte, vivaient sous un arrangement spécial & tous
égards, qui, dans son ensemble et dans toutes ses parties, les
préparait au Messie et au royaume qu'il devait fonder. Nous
sommes donc immédiatement amenés a I'examen de I'ordonnance
de la prophetie, et ce sera une partie de notre travail actuel de

1 Aggée Il, 8.
2 |saie LVI, 7.



retracer les diverses méthodes et maniéres par lesquelles cette
grande ordonnance de Dieu a été, pour ainsi dire, administrée. La
politique et les institutions juives fournissaient, pour ainsi dire, un
foyer et des gardiens pour le trésor de la prophétie. Ce grand don
était le principal de leurs priviléges. Il mérite d'étre examine, en
premier lieu, par lui-méme.

L'ordonnance de la prophétie ne doit pas se limiter aux
prédictions directes et verbales qui sont communément comprises
sous ce nom. Ceux-ci forment une longue et merveilleuse chaine,
dont nous dirons quelques mots tout a I'heure. Mais I'ensemble des
actions providentielles de Dieu envers le monde, et
particulierement envers son peuple élu, peut étre considérée comme
une prophétie longue et toujours croissante. Méme des predictions
particulieres, personnelles et historiques, du futur Redempteur, ont
été faites, non seulement verbalement, mais par les personnages et
les incidents qui appartiennent a [I'histoire sainte. L'exemple
palmaire de cela, bien gu'il ne soit qu'un parmi tant d'autres, est
I'histoire du prophéte Jonas. Il n'y a pas un mot de lui qui puisse
étre considéré comme une prophetie directe du Messie futur, et
pourtant notre Seigneur l'invoque comme ayant prophétisé sa
propre mort et sa résurrection le troisiéme jour. 1l a prophétiseé ces
choses par les incidents de sa vie. Le vrai récit de la prophétie est
celui qui considere I'ensemble de I'Ancienne Dispensation comme
prophétique de la nouvelle, comme prévu par Dieu pour préparer
les cceurs et les esprits du peuple a ce qui devait venir apres elle, a
la fois dans la personne et dans I'ceuvre de notre Seigneur. Nous
pouvons diviser ce ttmoignage de prophétie en trois grandes lignes,
pour ainsi dire. Il y a des prophéties verbales directes. Il y a des
prophéties par des personnages et des incidents, tels que la vie des
grands héros du peuple saint, ou leurs exploits, tels que ceux de
Samson et David et d'autres. 1l y a les prophéties qui consistent en
des choses, des institutions, des ordonnances, des sacrifices du
Temple, I'immolation de I'agneau pascal, et ainsi de suite, dont saint
Paul a tant a dire dans son épitre aux Hébreux, et dont il parle



sommairement aux Galates quand il dit que la loi était le
« pedagogue du peuple pour I'amener au Christ ». Dans cette vision
de la propheétie, il est facile de voir que la plénitude du temps ne
pouvait pas exister avant que toute cette grande préparation n'ait été
accomplie, et jusqu'a ce que le temps soit venu pour
I'accomplissement en notre Seigneur de toutes ces diverses classes
de prédictions. D'un autre cété, il ne pouvait y avoir de preuve plus
forte du royaume de I'Evangile lorsqu'il est venu, que le fait que
toutes ces différentes lignes de lumiere, pour ainsi dire, ont
convergé pour indiquer lI'accomplissement du grand conseil de
Dieu. Il est egalement facile de voir qu'un systeme vaste et
multiforme, tel que celui de I'Eglise chrétienne, aurait besoin d'un
systéme de prédiction tout aussi vaste et multiple pour préparer
I'esprit des hommes a cela, et pour étre leur preuve lorsque le
moment serait venu pour qu'il soit introduit dans le monde. Si I'on
tient compte de tout ce qui reléve a juste titre de cette considération,
il semblera plus étonnant que la préparation de I'Evangile ait été si
tot accomplie, que qu'elle se soit étalée sur un si long espace de
temps.

L'un des principes les plus importants qui doivent étre gardés a
I'esprit dans nos études des prophéties de I'Ancien Testament
concernant I'Incarnation, c'est qu'elles sont une série continue et
non un nombre détaché et déconnecté de prédictions. L'auteur
original des prophéties est le Saint-Esprit, qui a parlé par les
prophetes. Dieu peut parler par ses instruments, comme le dit saint
Paul, a diverses époques et de diverses manieres, mais pour lui toute
la chaine des prédictions doit étre présente a la fois. Mais ils sont
lies non seulement dans l'intention de Dieu, I'auteur principal de ces
predictions, mais aussi dans I'esprit des instruments humains de ces
prédictions. Il n'est évidemment pas certain que, lorsqu'une
prophétie particuliere a été prononcée ou mise par écrit, par un
serviteur de Dieu choisi, il avait nécessairement a I'esprit toute la
série des prophéties qui I'avaient précédée dans le temps. Ce serait
plus que ce que nous avons le droit d'affirmer, sans plus de preuves



internes qu'il n'en existe toujours. Mais on peut considérer comme
certain que les personnes choisies par Dieu pour la promulgation
des prophéties étaient en genéral bien au courant de ce grand
courant de prédictions de ce genre qui formait, en Vérité, le
principal trésor du peuple élu, comme nous le dit saint Paul. Ils
avaient les premieres prophéties a l'esprit, dans le sens ou un
chrétien parlant ou écrivant un article du Credo a les autres a
I'esprit. Il peut sembler parler de I'Eglise ou de la Résurrection, mais
ce qu'il dit impliquerait, de mille manieres, le lien nécessaire de ces
grandes veérités avec les autres parties de sa croyance. Il faut
toujours en tenir compte. Il est facile de voir comment les
prophéties ultérieures prennent les prophéties antérieures pour
acquises, méme lorsqu'elles n'y font pas référence en tant de mots.

Cette vérité peut étre illustrée par I'Ecriture elle-méme. Il y a
une analogie entre le courant de la prophétie dans I'Ancien
Testament et le développement de la doctrine dans le Nouveau.
Nous savons que tout le Credo chrétien a été remis aux Apotres par
notre Seigneur, et qu'il n'y a pas eu d'ajout réel a cela par toutes les
définitions des conciles et des papes depuis le commencement.
Mais nous savons aussi que le volume des vérités définies s'est
accru, au fur et a mesure des siecles, chacun avec son
développement fécond d'herésies, de questions soulevées par des
hérétiques, ou apportées d'autres manieres devant les théologiens
de I'Eglise. Ces questions lui ont donné I'occasion, ou lui ont forcé
la nécessité de nouvelles définitions, afin de préserver la vérité,
dont elle est la gardienne divinement designée, contre les
malentendus ou les fausses représentations. Le cas de la croissance
de la prophétie est, a bien des égards, analogue au progres de la
doctrine chrétienne, bien qu'il y ait quelques points sur lesquels il
ne faut pas pousser le parallele trop loin. Le passage auquel nous
nous référons comme sanctionnant ce parallele se trouve dans I'un
des chapitres les plus glorieux du livre de I'Ecclésiastique : « Jai
répandu des fleuves, je suis comme un ruisseau d'un fleuve d'une
eau puissante, je suis comme un canal d'un fleuve et, comme un



aqueduc, je suis sorti du Paradis. J'ai dit que j'arroserais mon jardin
de plantes, et que j'arroserais abondamment les fruits de ma prairie.
Et voici, mon ruisseau devint un grand fleuve, et mon fleuve se
rapprocha d'une mer. Car je fais briller la doctrine pour qu'elle brille
a tous comme la lumiére du matin, et je I'annoncerai de loin. Je
pénetreral jusqu'aux parties inférieures de la terre, et je verrai tous
ceux qui dorment, et j'eclairerai toute cette espérance dans le
Seigneur. Je répandrai encore la doctrine comme prophétie, et je
laisserai cela a ceux qui cherchent la sagesse, et je ne cesserai pas
d'instruire sa descendance jusqu'a I'age saint ».3

Nous pouvons aussi comparer, et jusqu'a un certain point,
contraster I'action de Notre-Seigneur dans sa vie de prédication,
avec celle de sa Providence dans les longs ages qui ont formé la vie
du peuple élu. Notre-Seigneur n'avait que trois ans pour préparer
I'Eglise & son grand office d'instructeur du monde. Nous sommes
capables de voir qu'll regardait toujours vers l'avenir, que Ses
paroles, Ses instructions et Ses méthodes pour traiter avec les gens,
et avec Ses disciples, et avec Ses adversaires, ce qu'll a dit et ce
qu'll n'a pas dit, étaient constamment réglés par la nécessité de cette
préparation, et parler de sujets qui n'étaient pas encore
completement intelligibles, et souvent trés desagréables, parce que
c'etait alors le moment le plus opportun pour la promulgation d'un
principe de I'Evangile, ou pour jeter les bases d'une grande
institution ou d'un grand sacrement. Et pourtant, malgreé la briéveté
du temps dont il disposait, et les autres difficultés, soit dans le
peuple en général, soit dans ses chefs, soit chez les disciples eux-
mémes, qui faisaient obstacle a I'explication compléte et a
I'expansion de ses doctrines, il laissa les ap6tres pleinement
instruits de tout ce qui appartenait a leur Credo, a leur charge,
I'Eglise qu'ils devaient fonder et les grands linéaments de sa
constitution. L'office du Saint-Esprit était de ramener a I'esprit des
Apdtres ce que Notre-Seigneur leur avait enseigné, de leur faire

3 Ec XXIV, 40-41



voir les profondeurs, la féecondité et la richesse merveilleuses des
détails qu'ils contenaient dans les instructions comparativement
sommaires qu'ils avaient regues. Et pendant tout ce temps, leurs
cceurs avaient été progressivement formés, élargis, eélevés,
illuminés, leurs @mes emmagasinées de grace sur grace, pour faire
d'eux les princes dignes de son royaume, les lumieres et les guides
du monde. C'était un processus merveilleux, et il avait été mené
avec une sagesse merveilleuse jusqu'a sa pleine perfection. On peut
dire qu'il y avait quelgue chose de semblable dans la préparation
progressive de I'Evangile dans I'ordonnance de la prophétie.

Nous ne pouvons évidemment pas insister sur le fait de trouver
un paralléle exact entre le soin qui incombait, en un certain sens, a
Notre-Seigneur, de ne rien laisser intact de tout ce qui était
nécessaire a la pleine instruction de I'Eglise, méme pendant les
quelques mois auxquels se limite son ministére personnel, et le
conseil divin selon lequel il était nécessaire qu'aucun trait saillant
du caractére, de I'nistoire ou de I'ceuvre du Rédempteur du monde
ne soit laisse sans son témoignage et son anticipation dans la
prophétie. L'ceuvre de notre Seigneur a été accomplie en un peu
plus de trois ans, et la préparation prophétique pour le royaume de
I'Evangile s'est étendue sur bien plus de milliers de personnes. Mais
il y a encore de bonnes raisons de penser que le dessein de Dieu
incluait une anticipation si complete par la prophétie, méme des
détails de I'Evangile, de la vie de notre Seigneur et de I'Eglise, que
ces derniers seraient capables d'une illustration et d'une
illumination perpétuelles a partir des annales de la prophétie, a un
point que nos pensées ordinaires a ce sujet ne comprennent pas. La
prophétie, dans son sens le plus large, ne devait pas étre simplement
un recueil de prédictions merveilleuses, qui ne pouvaient provenir
d'aucune autre source que la prescience de Dieu, et qui pouvaient
étre enroulées et mises de c6té, des que le but direct avait été atteint
de préparer les hommes d'une maniere générale pour notre Seigneur
et Son ceuvre en l'authentifiant comme venant de Dieu. Il y a
beaucoup plus de raisons de penser que la Prophétie était destinée



a servir aussi de miroir parfait de la dispensation de I'Evangile, dans
laguelle cette dispensation pourrait étre étudiée avec profit, méme
par ceux qui ont vécu apres qu'elle ait eté donnée au monde. Elle
était destinée a expliquer aussi bien qu'a prévoir, elle devait étre un
commentaire aussi bien qu'une anticipation, elle devait révéler a ses
étudiants pieux et éclairés beaucoup de détails non rapportés
ailleurs, et qu'elle n'avait pas semblé prédire directement. Cette
verite mérite d'étre illustrée, méme si nous ne sommes pas en
mesure de nous y attarder aussi longtemps qu'elle le mériterait.

Il'y a un passage merveilleux, dans le livre de I'un des anciens
prophetes hébreux, dans lequel il nous est dit que rien n'est fait par
Dieu dans le cours de son gouvernement du monde qui ne soit
révelé d'avance aux prophétes par lesquels il parle a son peuple.
« Le Seigneur Dieu, dit le prophéte Amos, ne fait rien sans revéler
son secret a ses serviteurs les prophétes. » 4 Le prophéte semble
parler trés directement des chatiments que Dieu inflige dans sa
providence, et il est certainement facile de retracer dans I'Ecriture
sainte l'admirable condescendance de Dieu a prévenir, par
I'intermédiaire de ses prophetes, les populations ou les personnes
sur lesquelles le chatiment devait retomber. C'est ce qui s'est passé
dans le cas du Déluge par le moyen de Noé, cela a ete fait dans le
cas des plaies d'Egypte par le moyen de Moise, dans le cas des
tribulations auxquelles les Israélites se sont exposés de la part de
leurs ennemis, et dont la prédiction est mentionnée dans le livre des
Juges, cela a été fait par l'intermeédiaire de Jonas, dans le cas des
Ninivites, cela a été fait aussi dans le cas des Juifs eux-mémes, qui
étaient avertis de la destruction qui devait leur arriver de la part des
Romains a la suite de leur traitement de Notre-Seigneur et de ses
apOtres. Mais on peut raisonnablement supposer que ces paroles du
Prophéte ne sont pas destinees a étre limitées a une classe spéciale
des grands actes de Dieu dans Ses relations avec I'humanité. Et
certainement, toute I'Ecriture témoigne de la vérité que, quelles que

fAm I, 7.

10



soient les grandes choses que Dieu a faites dans I'accomplissement
de ses conseils aimants et miséricordieux pour la rédemption du
monde, toutes ont été prédites maintes et maintes fois, depuis le
début de I'histoire de la race humaine.

On peut considérer comme un témoignage de cette verité que,
lorsque vint le moment de I'exécution de ce conseil miséricordieux
par le moyen de I'Incarnation, nous trouvons les grands instruments
de la miséricorde de Dieu s'y attardant comme une preuve de la
fidélite de Dieu. La Sainte Vierge termine son Magnificat par ces
mots : « Comme il a parlé a nos Péres, a Abraham et a sa posterité
pour toujours. » Zacharie reprend les paroles, comme on peut le
croire, dans son Benedictus : « Il nous a élevé une corne de salut
dans la maison de son serviteur David, comme il I'a dit par la
bouche de ses saints prophétes, qui sont des le commencement. »
Saint Jacques, dans le premier concile chrétien, dont nous avons le
récit dans le quinziéme chapitre des Actes des Apdtres, avance
I'argument de la prophétie comme preuve du dessein de Dieu
d'admettre les Gentils dans I'Eglise. Et il ajoute : « C'est & Dieu que
son ceuvre est connue depuis le commencement du monde. » On
peut et on doit le savoir, car avec Dieu, il n'y a ni passé ni avenir au
sens ou nous parlons de ces choses, car il voit toutes choses dans
I'éternité simultanée de sa propre existence. Mais c'est encore
quelque chose de dire que non seulement Il sait tout ce qu'll fera ou
permettra, mais aussi qu'll révéle Ses conseils a Ses serviteurs les
Prophétes.

C'est pourquoi on peut dire que dans chaque grande ceuvre de
Dieu, il y a ces trois choses a considérer. Tout d'abord, il y a la
beauté de I'ceuvre elle-méme, qui révele dans sa mesure les attributs
et le caractére de Dieu, sa puissance, sa sagesse, sa miséricorde, sa
justice, etc. Et c'est la le sujet de la joie et de la délectation des
citoyens celestes, qui contemplent tout ce qu'il fait avec une extase
intense, comme il est dit dans le livre de Job de la joie que les anges
ont congue lorsqu'ils ont vu la creation matérielle de I'univers : «

11



Quand les étoiles du matin le louérent ensemble, et tous les fils de
Dieu firent une mélodie joyeuse. » ° Saint Paul nous dit que la
sagesse multiple de Dieu est révelée aux anges par l'intermeédiaire
de I'Eglise,® dans la mesure ou son ceuvre et ses fortunes dans le
monde leur révelent les attributs de Dieu ; et saint Pierre dit aussi
que les anges désirent contempler I'action de I'Esprit-Saint dans le
monde.” Certes, pendant de nombreux siécles, ils ont étudié les
ceuvres et les actes de Dieu, mais le theme est toujours nouveau et
toujours nouveau dans la variéte des beauteés qu'il présente. S'ils se
sont tant réjouis lorsqu'ils ont vu la révélation de leur Créateur dans
I'univers visible et matériel, sur lequel il a si largement imprime les
traces de sa sagesse, de sa puissance et de sa beauté, il est tout
naturel de penser que les actes et les ceuvres de Dieu dans l'ordre
spirituel sont pour les anges les causes de I'émerveillement et de la
joie a un degré bien plus élevé. Car aucune beauté ou force
matérielle n'est comparable a la beauté spirituelle ou a la force
spirituelle.

Mais en second lieu, et au-dela de cette premiére considération
de la beaute des ceuvres de Dieu en elles-mémes, il y a l'autre, dont
la vérite est impliquée dans la declaration de saint Jacques, que
Dieu a connu son ceuvre depuis le commencement du monde. Ceci,
comme on l'a dit, n'a rien d'étonnant en Dieu, qui ne peut ignorer
rien du passe, du présent ou du futur. Mais la prescience de Dieu a
d'autres cotes, pour ainsi dire, qui sont aussi merveilleux que tout
ce qui est révele lorsque les ceuvres de Dieu sont révelées en elles-
mémes. Car la prescience de Dieu, dans le sens ou elle lui est
souvent attribuée dans I'Ecriture sainte, implique qu'il a considéré
d'avance toutes les circonstances et toutes les conditions, résultat
du libre arbitre de ses créatures et du jeu de tous les motifs par
lesquels I'exercice de cette liberté est influencé, en vertu desquelles
il doit agir a un moment donné, et il a déterminé ce qu'il fera, soit

5 Jb XXXVIII.
SEpIIl, 1.
7pel, 12.

12



en dépit, pour ainsi dire, de ce qu'il a permis, soit en conséquence
de cela. Ainsi, la vérité de la prescience de Dieu implique les vérités
supplémentaires de sa merveilleuse sagesse dans la realisation de
ses propres desseins, par l'intermédiaire d'agents qui sont tout le
temps libres et inconscients de ce qu'ils contribuent a accomplir.
Cela implique Sa patience extréme et trés divine, cela implique Sa
longanimité a tolérer le mal au lieu de le détruire, cela implique Sa
fidélité a ne pas se laisser provoquer a abandonner, par suite de
I'ingratitude des hommes, les plans bienfaisants et miséricordieux
qu'il a congus. Il s'agit de ce que I'homme sage appelle la tranquillité
avec laquelle il nous juge, et la grande faveur ou révérence avec
laquelle il traite ses créatures®. Cette considération, comme la
premiére, elle est pleine d'instruction et de consolation pour
I'Eglise, tant dans le ciel que sur la terre.

Reste le troisieme point relatif a I'exécution de ce que Dieu a
décidé, qui nous est suggére par les paroles citées ci-dessus de la
prophétie d’/Amos. Le dessein divin n'a pas seulement été précis et
clair dans I'esprit de Dieu lui-méme depuis le commencement, il n'a
pas seulement été accompli au temps fixe, malgré toute I'opposition
ou la perversité des volontés créées qui operent encore a son
accomplissement, mais il a aussi, par une disposition spéciale de la
misericorde et de la condescendance de Dieu, été porté a la
connaissance des le commencement, a la maniére de Dieu, a ses
serviteurs les prophétes. Tout ce qui doit étre est décrété d'avance,
tout ce qui est décrété d'avance est exécuteé, et tout ce qui est décrété
et doit étre accompli est porté a la connaissance de ses serviteurs
par un acte spécial de Dieu. Tout le conseil divin s'est donc reflété
d'avance, comme dans un miroir, dans cette grande ordonnance et
ce don de Dieu a I'nomme que nous appelons prophétie.

La considération de cette vérité, en premier lieu, élargit et
renforce nos idées concernant la prophétie elle-méme. Ce n'est pas
un arrangement occasionnel, et comme c'est deja accidentel, par

8 5g XII, 18.

13



lequel Dieu, de temps en temps, dans un but special, révele ce gu'il
a l'intention de faire, mais c'est une regle de son gouvernement de
faire connaitre a I'avance ce qu'il a I'intention de faire. L'étendue de
la prophétie est donc identique et coextensive avec les classes des
ceuvres de Dieu qui tombent dans le champ de la vision
prophétique, non seulement quelques-uns d'entre eux sont faits
sujets de prédiction, mais tous. Ce n'est pas que Dieu honore de
temps en temps quelque grand saint, comme il a honoré Abraham
lorsqu'il lui a révélé la destruction projetée des villes de la plaine ;
comme il semble afin qu'il puisse intercéder pour elles, mais aussi,
comme il est particulierement dit dans le passage de la Genése dans
lequel le récit se déroule, parce gu'il avait l'intention de faire
d'Abraham une grande nation, ce n'est pas seulement qu'il souhaite
de temps en temps encourager les cceurs défaillants et raviver les
espoirs décus et la foi défaillante, ou, comme dans le cas des
Ninivites, inciter les hommes a la repentance qui puisse éviter le
chatiment menacé. Voila quelques-unes des raisons que I'on peut
donner dans des occasions particuliéres pour prédire ce qui doit
arriver dans les conseils de Dieu, et notre Seigneur dit a ses apotres
que sa revélation des secrets qu'il a entendus de son Pere est un
signe qu'il ne les traite plus comme des serviteurs, mais comme des
amis. « Car le serviteur ne sait pas ce que son Seigneur dit, mais je
vous ai appelés amis, parce que tout ce que j'ai entendu de mon
Pére, je vous l'ai fait connaitre. » °

Il y a aussi d'autres raisons dans la Providence de Dieu, pour
Son grand don de prophétie a I'hnumanité, sur lequel il peut étre bon
de s'attarder un instant. En premier lieu, il est clair, d'aprés I'histoire
méme de la réveélation, que I'un des buts pour lesquels la prophétie
a été ordonnée est la grande force de I'argument qui peut étre déduit
en faveur de la vraie religion, du fait qu'elle est I'accomplissement
de la prophétie. Il est trop évident pour avoir besoin de plus que la
simple declaration du fait, que, dans ce sens, la prophétie doit étre

®Jn XV, 15.

14



classée avec les miracles, comme une preuve des vérités de la
religion chrétienne. « Je vous l'ai dit avant qu'il arrive, dit Notre-
Seigneur a ses apoétres, afin que, quand cela arrivera, vous croyiez.
» 10 C'est l'utilisation du systeme prophétique pour ceux qui
viennent apres le temps de lI'accomplissement de ses prédictions,
tout comme I'encouragement de l'espérance et la nourriture et le
soutien de la foi ont été ses utilisations pour ceux qui ont vécu avant
le temps de cet accomplissement. Nous savons tous combien les
apotres se sont continuellement servis de cet argument dans leurs
disputes avec les Juifs, comme ils se sont servis de l'argument des
miracles dans leurs discours aux paiens. Ainsi, a la fois
prospectivement et rétrospectivement, le systeme de prophétie a
toujours été d'une immense valeur pour ceux qui pouvaient le
comprendre et en profiter. Elle a encouragé I'espérance et la fidélite
avant son accomplissement, elle est le plus grand soutien possible
de la foi aprés son accomplissement.

Cela ne nécessite aucune expansion. Mais il y a aussi une autre
utilisation de la prophétie, qui est peut-étre plus importante pour
nous. Car la prophétie est trés digne de notre étude et de notre
attention pieuses, non seulement pour que nous puissions étre
certains des vérités que nous recevons par la foi, mais pour que nous
puissions mieux comprendre la grandeur, la beauté, la plénitude et
la proportion des grandes ceuvres que Dieu a préparées de toute
éternité, qui ont été dans son cceur, pour ainsi dire depuis le
commencement, et qu'il a fidelement accomplis en leur temps. C'est
tout a notre avantage spirituel que nous devrions nous efforcer de
comprendre la magnificence et I'immensité du bienfait que Dieu
nous a accorde dans l'incarnation de son Fils, de comprendre ce que
saint Paul appelle la largeur, la longueur, la hauteur et la profondeur
de ce grand conseil de miséricorde. De notre compréhension de ces
bénedictions dépend notre appréciation de celles-ci, de notre
estimation d'elles dépendent notre utilisation, notre gratitude pour

10 Jn X1V, 29.

15



elles, notre profit par elles dans le temps et dans I'éternité. Plus nous
les comprendrons, plus ils nous aideront a nous élever au-dessus
des choses dérisoires des sens, et a vivre la vie que devraient mener
ceux pour qui Dieu a exercé sa sagesse et d'une maniere si
merveilleuse. C'est donc I'une des grandes misericordes de Dieu
qu'll a accordé pour nous en dire tant sur ce qu'll a fait pour nous,
aussi bien avant qu'll ne I'a fait apreés.

De plus, lorsque I'on s'est attardé en grande partie sur une ceuvre
de Dieu dans I'Ancien Testament, on n'en parle souvent
qu'historiqguement dans le Nouveau Testament. Et nous perdrions
ainsi une partie considérable de la lumiere que Dieu veut que nous
ayons sur un sujet particulier, si nous ne I'étudiions pas dans ses
anticipations dans I'Ancien Testament aussi bien que dans son
accomplissement dans le Nouveau. C'est une idee tout a fait fausse
de I'Ecriture que de la considérer simplement comme une collection
de livres, écrits a des époques trés différentes, par des auteurs qui
n‘avaient aucun lien les uns avec les autres, aucune unité de but.
L'Ecriture est I'ceuvre du Saint-Esprit, et c'est sur cette Vérité que
sont fondes son unité merveilleuse, son agencement, les relations
mutuelles de ses parties constitutives les unes avec les autres et avec
le tout. Tant dans [I'Ecriture que dans son gouvernement
providentiel du monde, Dieu a agi avec une sagesse et un ordre
divins, realisant et mettant en evidence ce qu'il a congu de faire et
de proclamer, exactement quand et comment il a congu de le faire
ou de le proclamer. Certaines choses sont dites et faites au début,
d'autres sont dites et faites plus tard. Et il est tres remarquable en
effet que, dans de nombreux cas, Dieu s'abstient de se répéter, de
sorte que si ce qu'il a dit une fois n'est pas correctement compris et
apprecie, il ne sera pas dit de nouveau, simplement parce que les
hommes ont été négligents et stupides dans leur réception de la
premiére révelation. Ce principe de I'action de Dieu est en effet
d'une trés large application, et son importance ne peut guere étre
exagerée. On en est un exemple dans le refus de Notre-Seigneur
d'accorder aux Juifs un signe du ciel, alors qu'ils avaient déja tant

16



de preuves pour les convaincre de la divinité de sa mission. Il est
illustré par les mots qu’ll met dans la bouche d'Abraham dans
I'nistoire de Lazare et de I'nomme riche, que si les hommes de ce
temps-la ne croyaient pas Moise et les prophétes, ils ne se
convertiraient pas, méme si I'un d'entre eux ressuscitait d'entre les
morts. Et la vérité de ce principe nous conduit certainement a
attacher une trés grande importance a la description des grandes
ceuvres de Dieu dans les pages de la prophétie, qui peuvent souvent,
pour ce que nous le savons, avoir pour but de nous donner la
description la plus complete de ces ceuvres ou que ce soit.

Nous pouvons prendre, comme exemple de la vérité qui est
énonceée ici, notre connaissance d'un grand ensemble de verités dont
on peut dire qu'elles se trouvent au centre méme et au cceur de ce
gue nous croyons concernant notre Seigneur béni et Son ceuvre
pour nous. Il n'est pas exageré de dire que le sacrifice de notre
Seigneur sur la croix est la vérité centrale de tout ce que nous
croyons. Tout notre salut et toute notre vie, nos espérances de gloire
future, ainsi que toutes les graces dont nous jouissons maintenant,
tout est enraciné dans le Sacrifice de la Croix. Mais quand le
théologien chrétien se demande ou il peut trouver les matériaux
dont il a besoin pour édifier, pour ainsi dire, la doctrine catholique
concernant cet acte ineffable de la bonté de Dieu, il répondra
certainement qu'il les trouve dans les déclarations des évangélistes
et dans les commentaires des apotres dans le Nouveau Testament,
et aprés ceux-ci, dans les traditions et les définitions des premiers
siécles de I'Eglise. Mais il voudra aussi reconnaitre que tout cela
repose et présuppose les promesses et les prophéties, et les
anticipations, les types et les références perpétuelles au Sacrifice en
question, qui commencent au tout début de I'histoire humaine, qui
remplissent un grand espace dans les Ecritures de I'Ancien
Testament, étant mentionnés dans une grande serie d'incidents
historiques dans I'histoire, et insistait jour aprés jour dans le culte
continuel du Tabernacle et du Temple. Sans le Sacrifice de la Croix,
toute cette grande chaine d'anticipation et de prédiction n'aurait

17



aucun sens. Et, d'autre part, il n'est pas douteux que la chaine des
anticipations  variées et multipliées ajoute  vraiment
considérablement a notre connaissance de la place dans le plan
divin de rédemption remplie par ce Sacrifice. Ainsi, lorsque saint
Paul a d0 développer son argumentation dans I'épitre aux Hebreux,
il s'est naturellement tourné vers le sacerdoce et le sacrifice
mosaiques, non seulement pour montrer leur inferiorité du
sacerdoce et du sacrifice dont ils étaient les figures, mais aussi pour
rendre plus facilement intelligible la dignité et I'efficacité de ce
sacerdoce et de ce sacrifice de Notre-Seigneur.

Ce principe nous ouvre une vision qui est peut-étre nouvelle
pour certains de la valeur de I'Ancien Testament. Il y a méme des
incidents dans I'histoire réelle de la Passion pour lesquels notre
meilleure et plus compléte autorité est la prophetie, plut6t que le
récit direct des évangélistes. Et il n'est pas douteux que c'est une
partie de l'intention divine a laquelle nous devons le témoignage
grandiose, massif et multiple des prophéties de toutes sortes, que
nous apprenions une grande partie de son plan et de la magnificence
de ce gu'il a fait pour nous, de cette source comme des autres. Dieu
est infiniment attentif a notre engourdissement, a notre faiblesse, a
la mesquinerie de nos pensees, a la tendance continuelle de notre
cceur a s'occuper de ce qui les dégrade, les rétrécit et leur ferme
I'éventail des vérités glorieuses dont il veut qu'ils soient nourris.
C'est pourquoi, dans sa grande condescendance, pour cette misére
comme pour celle de nos autres, il a multiplié les moyens qu'il met
a notre disposition pour apprendre sur lui-méme et sur ses actions
a notre égard ce qu'il nous importe tant de savoir.

Ces pensées peuvent nous aider a comprendre I'immense valeur
pour les chrétiens de I'étude de I'Ancien Testament, et en particulier
des prophéties qui y sont contenues. La personne et I'office de notre
Seigneur beni, son ceuvre pour nous, les gloires et les priviléges de
son Eglise, son état impérial et royal, la dignité de ses prétres et
I'influence de ses serviteurs choisis, le systeme sacramentel,

18



I'universalité de sa rédemption, les conditions du salut par la foi, et
un grand nombre de verités qui sont considérées comme
distinctement chrétiennes et évangeéliques, se trouvent decrits dans
le langage lumineux de la poésie ou de la prophétie, symbolisés par
des incidents historiques, ou exposés d'une autre maniére dont il n'y
avait aucune occasion dans le Nouveau Testament. Et nous
perdrions la plénitude du don que Dieu nous a fait dans I'Ecriture
Sainte, si nous fermions les yeux sur ce grand champ de réveélation
qui le concerne. Bien sir, la valeur controversée de tout ce nuage
de témoignages ne peut pas non plus étre facilement surévaluee. Si
nous n‘avions que le Nouveau Testament, nous aurions besoin d'une
grande partie de notre armement dans notre lutte pour les veérités de
notre foi avec les hérétiques de notre propre temps, et on peut dire
la méme chose de n'importe quelle époque de I'Eglise.

Il se peut gu'il ne nous soit pas possible, sans un grand effort, de
nous mettre exactement dans I'état d'esprit de ces personnes pieuses
au moment de I'Incarnation, pour qui tout le systéme prophétique
avait éte I'objet d'une étude de toute une vie et qui ont été amenees,
par leur familiarité avec ce systéme, a reconnaitre
I'accomplissement des prédictions de tant de sortes dans la
personne et le systeme de notre Seigneur béni. La perte est la notre,
mais elle est grandement compensée pour nous Ssi NOUs sommes
aussi familiers avec les arrangements merveilleux de Dieu dans
I'Eglise, que ces ames bénies de I'Ancien Testament étaient
familieres avec le systeme prophétique. Mais dans la présente partie
de notre travail, nous parlons directement de la préparation du
peuple élu, en particulier pour la réception de Notre-Seigneur, et
cette préparation s'est realisée en grande partie au moyen de la
prophétie dans son sens le plus large et le plus étendu

C'est donc naturellement que le sujet fait partie de notre
enguéte. Mais on peut ajouter qu'il y a une tendance, dans les temps
ou nous vivons, une tendance qui ne se limite pas a ceux qui sont
en dehors de I'Eglise, & se moquer comparativement de ce grand

19



don de Dieu, le systéeme prophétique. Elle est considéree soit
comme une vieille arme controversée, qui a fait son travail, soit
méme comme une arme dont il est dangereux de l'utiliser trop
librement, comme si les progres de la critique et de notre
connaissance de I'histoire ancienne pouvaient montrer que nous
nous sommes trop appuyés sur des preuves incertaines. Il est
significatif qu'en méme temps, nous ayons un mouvement de
pensée qui tend a sous-estimer également I'évidence des miracles.
Ce sont la des symptdmes dangereux, et c'est précisément pour
cette raison qu'il vaut mieux insister plus fortement sur les dons de
la Providence qui sont mis de c6té comme éetant comparativement
sans valeur. Mais on peut dire encore une fois que la prophétie a
une valeur pour le cceur et I'esprit chrétien au-dela de I'évidence. Il
est tout a fait possible, pour ne prendre qu'un seul exemple, pour un
lecteur pieux du cinquante-deuxiéme chapitre d'lsaie, de tirer de
cette courte prophetie de la Passion une compréhension encore plus
grande du conseil de Dieu dans ce mystere divin, que du récit plus
long de la méme Passion dans I'Evangile de saint Matthieu.

20



CHAPITRE I
PROPHETIES PARTICULIERES

La premiere grande prophétie nous est parvenue dans le livre
d'ouverture des Saintes Ecritures, compilé par Moise, plusieurs
siecles apres I'époque ou la prophétie a été donnee. Il Il'a
évidemment consigné comme le plus précieux déepot de promesse
de la part de Dieu, sur lequel les espoirs des hommes devaient se
nourrir, qui devait susciter et donner forme a la foi sur laquelle toute
leur vie devait étre construite, sans laquelle leur condition et leurs
perspectives, ainsi que leur religion quotidienne, auraient été tout a
fait différents, au lieu d'étre ce qu'ils étaient réellement. L'homme
était tombe et était sur le point d'étre expulsé du Paradis, et envoyé
pour un long et fatigant pélerinage a travers le monde. L'homme
était tombé par la femme, dans la mesure ot Eve avait été celle qui
avait cedé aux suggestions de Satan, lui parlant a travers le serpent
dans lequel il s'était déguisé. Dieu avait tiré des coupables la
confession de leur peche, et il était sur le point de mettre a
exécution, bien que dans sa propre miséricorde, la sentence qui
avait eté prononcée conditionnellement, lorsque le commandement
qu'ils avaient transgressé leur avait étée donné. C'est dans la sentence
de condamnation sur le serpent que la premiére grande promesse et
prophétie a été faite a I'hnomme : « Je mettrai des inimitiés entre toi
et la femme, et entre ta postérité et sa posterité, elle t'écrasera la
téte, et tu seras a I'afft de son talon. »

Peu importe, en effet, que nous suivions cette lecture de la
Vulgate et de certains des Péres latins, ou que nous prenions la
lecture la plus courante de la grande majorité des manuscrits et des
Péres de I'Eglise, grecs et latins, et que nous lisions la derniére
phrase ainsi : « Il t'écrasera la téte et tu seras a I'afft de son talon. »

21



Il est bien sQr regrettable qu'il y ait une lecture contestée, juste dans
ce verset trés important du début de la Genese, mais la variation de
la lecture a peu d'importance pratique dans la controverse
chrétienne, surtout en ce qui concerne le sujet qui nous occupe
maintenant. Ce serait exagérer I'importance de la différence, et cela
exigerait aussi plus d'espace gu'il n'en est a notre disposition, si
nous devions entrer dans la question de I'histoire de la lecture que
I'on trouve dans la Vulgate, qui a tant a meriter sur le plan de la
symétrie de l'antithése dans laquelle la prophétie est formulée, et
qui n‘aurait pas pu étre adopteé dans cette grande version, sans une
tres bonne raison, a moins qu'il ne provienne a l'origine de I'erreur
d'un traducteur. Il ne semble pas y avoir d'alternative entre ces deux
hypothéses. Le point principal sur lequel il vaut la peine d'insister,
c'est que nous n'avons ici rien de moins que la promesse originelle
de rédemption donnée a I'homme, sous la forme, pour ainsi dire,
sous laquelle il a plu a Dieu de la donner. Ceux-ci sont directement
tirés des incidents de la tentation sous laquelle I'homme était tombeé
et avait encouru la colére de son Créateur. L'inimitié doit se traduire
par I'écrasement de la téte du serpent, la puissance de Satan, tandis
que Satan doit avoir le succes partiel ou, du moins, I'occupation
perpétuelle, qui est signifiee par le fait de guetter le talon de son
adversaire. 1l avait triomphé non seulement de la femme, mais de
I'nomme par elle, car c'était en Adam que la race n'était pas tombee
en Eve. C'est donc entre une femme et Satan que l'inimitié est
placée par Dieu lui-méme, et entre sa postérité et sa postérite.
L'inimitié doit se traduire par I'écrasement de la téte du serpent, la
puissance de Satan, tandis que Satan doit avoir le succes partiel ou,
du moins, I'occupation perpétuelle, qui est signifiée par le fait de
guetter le talon de son adversaire.

Or, toute la théologie chrétienne est fondée sur la croyance,
comme en témoigne une vingtaine de passages de I'Ecriture, que la
réconciliation avec Dieu et le pardon du péché, non seulement
originel, mais aussi actuel, étaient a la portée des enfants d'’Adam
dés le commencement, et que la foi était une condition nécessaire a

22



laquelle le pardon était accordé, implicite ou explicite, chez un futur
Rédempteur, le Fils de Dieu incarné. Il est impossible de ne pas
rattacher cette foi a la promesse faite au moment méme de
I'expulsion du Paradis, et il est tout aussi impossible de ne pas voir
que c'est par les paroles dont nous parlons que cette promesse a été
transmise. Il s'ensuit donc que la foi de tout le monde antique avait
pour fondement, pour soutien perpétuel et pour motif vivant, la
révélation qui est dépeinte dans ces paroles de Dieu. C'est sur cela
qu'Adam et Eve ont nourri leurs espoirs jour aprés jour, au cours de
leurs longues années de pénitence. C'était I'objet de la foi dans
laguelle Abel offrait son sacrifice acceptable du premier-né de son
troupeau. C'est ce qui a maintenu la foi et anime le service religieux
et la pratique de la vertu de la lignée des anciens patriarches avant
et apres le déluge. Nous ne pouvons pas dire comment ils en sont
venus a comprendre que ces paroles transmettaient la prophétie de
I'Expiation, que la rédemption qu'ils préfiguraient était comprise
par eux comme une rédemption dans le sens le plus élevé des mots.
Nous pouvons nous rappeler que c'est la doctrine de certains des
Peres, que tout le plan de la Rédemption devait étre exécute de
maniere a echapper a toute ruse des ennemis de Dieu et de 'homme,
et il est cohérent avec cette doctrine que la promesse originelle ait
été faite en paroles : dont toute la signification ne résidait pas a la
surface. Toute une école de théologie, dailleurs, considere que
I'Incarnation avait été decrétée, indépendamment de la Chute.
Adam n'a pas perdu, lorsqu'il est tombe, toutes les connaissances
merveilleuses qui lui avaient été communiquees, et ces
connaissances sont devenues le fondement, dans sa famille, d'un
immense réservoir de traditions originales. Il devait y avoir
beaucoup d'autres points de tradition qui étaient le trésor de la race
humaine en ces jours-la, dérives de cette merveilleuse intelligence
d'Adam concernant les choses de Dieu, et de ses voies et de ses
décrets concernant les millions qui devaient sortir de ses reins. C'est
aussi l'enseignement de la théologie chrétienne a I'egard de nos
premiers parents. Mais dans tous les cas, I'image que nous avons

23



transmise de génération en génération est celle qui est véhiculée
dans les paroles de cet Evangile original. Il se peut que les paroles
aient transmis a ceux qui les gardaient précieusement le secret du
sacrifice sur le Calvaire. Mais si les premiers descendants d'’Adam
recurent de lui ce secret, c'est du moins en paroles qui plagaient
devant eux le Rédempteur comme la postérité de la Femme. C'était
en paroles qui promettaient une victoire a la Femme ainsi qu'a son
Enfant. Si un peintre chrétien veut s'efforcer de peindre la promesse
ainsi faite a I'nomme, telle que I'hnomme I'a regue a l'origine, il doit
le faire comme elle est maintenant familiere aux yeux catholiques
dans les tableaux et les statues de nos églises. Il doit la représenter
comme Marie avec son Enfant dans les bras, ou comme Marie
debout au pied de la Croix de Jésus.

Nous avons comparé la prophétie a un ruisseau qui se gonfle
peu a peu en un fleuve, augmentant de volume a mesure qu'il se
précipite vers l'océan, parce qu'il recoit, en avangant, les
contributions d'une vingtaine de petits ruisseaux qui se joignent a
son cours. D'un c6té, I'image d'un arbre conviendrait mieux a notre
but. Car l'arbre étend ses branches a partir d'une seule tige, et sa
croissance est entierement de lui-méme. 1l a d en étre ainsi avec la
croissance de la prophétie. Tout le systeme magnifique, tel qu'il
atteignit les Juifs du temps de notre Seigneur, n'était que le
développement du germe originel de la Promesse faite au Paradis.
L'image grandissait a la vue, comme celle d'une ile que le marin
discerne d'abord comme un simple point a I'horizon, et qui devient
plus grande et plus définie a mesure qu'il navigue vers elle,
dévoilant des montagnes, des vallées et des villes, pleines des dons
de la nature et des ceuvres de I'homme. Tous les détails de la vue
qu'il contemple lorsque son navire entre dans le port, étaient
contenus, s'il les avait vus, dans la tache qui réjouit d'abord son ceil
comme un petit nuage flottant dans I'air lointain, a I'endroit ou il
rencontrait la ligne de la mer. Les premiers grands traits qui se
détachaient a la vue resteraient toujours les mémes, tandis que mille
autres apparaitraient continuellement a I'eeil. Nous n'entendons

24



parler d'aucune répeétition définitive de la promesse faite a Adam et
Eve, dans l'intervalle entre la Chute et le Déluge. Les hommes
cherchaient encore la « consolation », et c'est cet espoir qui
s'exprima dans le nom de Noé. Comme cette espérance était le
fondement de toute la vie religieuse de ces patriarches, il est clair
que l'image originelle a di s'approfondir avec le temps, et que
chaque fois que le cceur humain faisait un acte de foi, ou offrait sa
douleur pour le péché a Dieu dans un acte d'adoration ou de
sacrifice, cet acte contenait un réveil dans l'esprit de I'image
véhiculée par cette promesse originelle. Dire que les hommes le
connaissaient, c'est tout simplement dire qu'ils vivaient de
I'espérance de la venue du Rédempteur.

En effet, il est juste de dire que les promesses faites par la suite
aux serviteurs choisis de Dieu ont été faites en des termes qui
impliquaient leur connaissance et leur possession de I'Evangile
original. L'étape suivante dans le déroulement de la prophétie dont
nous avons des traces apres le déluge, est quand Abraham est choisi
par Dieu pour étre le pere de nombreuses nations, en réecompense
de sa foi. La promesse d'étre le pere de plusieurs nations ne contient
peut-étre en elle-méme aucune référence a I'Evangile original, mais
on ne peut pas en dire autant des autres paroles dites d'abord de lui
et qui lui furent adressées ensuite, lorsqu'il eut prouvé son
obeissance en etant prét a sacrifier Isaac, que « dans sa postérité
toutes les nations de la terre seraient bénies ». Ces paroles marquent
un développement distinct et plus approfondi de la promesse faite
au Paradis a laquelle elles se réferent. Ils équivalent a une
déclaration que cette promesse faite d'abord a la postérité de la
femme doit étre réalisée dans la lignée et les descendants
d'Abraham. En méme temps, l'alliance spéciale de la circoncision
lui fut donnée, comme sceau et marque de sa foi et de la promesse
spéciale que le Rédempteur sortirait de lui. Tous les males de sa
famille et de sa descendance devaient étre circoncis. Ainsi, pour la
premiere fois, autant qu'on nous I'a dit, une race particuliére et une
société visible d'hommes ont été séparées des autres en tant

25



qu'héritiéres d'une promesse spéciale et d'une alliance de la part de
Dieu. C'est la premiere trace, au moins apres le Déluge, de quelque
chose qui ressemble a la séparation de la masse commune de
I'humanité d'une Eglise visible.

Les benédictions conférées aux autres patriarches, Isaac et
Jacob, sont des repétitions de celle donnée a Abraham, et comme
cela, revenir a la promesse originelle du Paradis. Les mots « dans
ta postérite toutes les tribus de la terre seront bénies » sont
équivalentes aux paroles : dans ta lignée s'accomplira la promesse
de la Postérité de la Femme écrasant la téte du serpent. La lignée
d'lsaac a été choisie et non la lignée d'lsmaél, la lignée de Jacob a
été choisie et non la lignée d'Esal, et quand le moment est venu
pour Jacob lui-méme de transmettre la promesse a l'un de ses
propres fils, malgré les grandes prérogatives qu'il a annoncées
comme revenant au sort de son favori et perdu depuis longtemps,
Joseph, il attacha la promesse spéciale de la future posterité a
I'ancien Juda. Ici aussi, nous trouvons pour la premiére fois une
note de temps fixée pour I'avénement du Rédempteur. Le sceptre ne
doit pas disparaitre de la tribu de Juda jusqu'a ce que le Messie
vienne. Ici encore, nous avons la promesse dont on parle comme
d'une chose bien connue, et qui n'a pas besoin d'étre exposée en
deétail. Si le sceptre n'est pas enleve a Juda, ni un chef a sa cuisse,
jusqu'a ce qu'il vienne, celui qui doit étre envoye, et qu'il soit
I'attente des nations. 1! Ainsi, au moment ou la famille d'Abraham,
d'lsaac et de Jacob devenait une nation, la promesse leur est
confiée, la tribu particuliere dans laquelle elle doit s'accomplir est
specifiée, et une marque de temps est donnée par laquelle on peut
savoir quand l'accomplissement réel de la prophétie peut étre
attendu.

En méme temps, avec la grande série des saints apres le Déluge
dont la vie et les caractéres sont décrits plus particulierement dans
les derniers chapitres de la Genese, nous commengons une autre

TGN XVIIL 18 ; XXII. 18 ; XXVI. 4 ; XXVIII. 14 ; XLIX. 10.

26



ligne des anticipations prophetiques du Messie. Car les caractéres
de ces grands saints et héros du peuple saint sont exposes de telle
sorte que nous pouvons voir en eux un reflet, au moins, des grands
traits du caractére de notre Seigneur. Abraham est fidéle, généreux,
obéissant et hors du monde ; Isaac est priant et contemplatif ; Jacob
est un homme de labeur, d'espérance et de tendresse affectueuse, et
Joseph est un grand chef et le plus pur des purs. Mais il ne faut pas
entrer tout de suite dans ce sujet, qui embrasse toute la lignée des
saints et des heros par lesquels Notre-Seigneur devait étre prefigurée
et prédit. Nous le réservons pour une partie ultérieure du preésent
chapitre. Nous passons donc, immédiatement, a la prochaine
grande anticipation directe de notre Seigneur et de Son ceuvre dans
le grand législateur Moise.

Toute I'histoire de Moise et de la loi qu'il a donnée au peuple
constitue un immense progres et un accroissement dans la
prédiction messianique. Moise représente le Seigneur d'une
maniere nouvelle. Il est le libérateur du peuple de la servitude,
exactement comme le Seigneur est célébré dans le cantique
évangeélique de Zacharie, comme le libérateur des hommes de leurs
ennemis et des mains de tous ceux qui les haissent. Nous apprenons
dans les épitres de saint Paul dans quelle mesure tous les détails de
I'nistoire de Moise ont été compris par les Juifs pieux comme
typiques du Messie, de son temps et de son ceuvre. De plus, le
peuple était maintenant devenu une nation, et comme telle il devait
étre dote de lois, d'institutions religieuses, de tout le systéme de sa
hiérarchie, de son cérémonial, de ses sacrifices, un systeme
entrelace et pénétrant toute la vie politique, sociale, nationale et
privée du peuple. Ces circonstances auraient par elles-mémes rendu
la position et I'ceuvre de Moise parfaitement uniques dans I'histoire
sainte. Mais plus que cela, son histoire et son ceuvre étaient
directement typiques et prophétiques du Messie a venir. Outre leur
législateur, il fut leur libérateur, par une série de prodiges sans
exemple, de la tyrannie de leurs ennemis, il fut leur guide et leur

27



soutien pendant les quarante longues années de leur pelerinage dans
le désert.

Nous apprenons de I'ap6tre que toute I'histoire a été comprise
par les juifs erudits de I'époque de saint Paul comme représentative
des conditions de la Nouvelle Alliance. « Nos péres, dit-il aux
Corinthiens, étaient tous sous la nuee et tous passérent par la mer,
et furent tous en Moise, baptisés dans la nuée et dans la mer, et tous
mangerent la méme nourriture spirituelle, et burent tous de la méme
boisson spirituelle, et ils burent du rocher spirituel qui les suivait,
et le Rocher était le Christ. Mais la plupart d'entre eux n'ont pas plu
a Dieu, car ils ont eté renverses dans le désert. Or, ces choses ont
été faites en notre nom, afin que nous ne convoitions pas les
mauvaises choses, comme ils le désiraient aussi, et que nous ne
devenions pas idolatres, comme certains d'entre eux, comme il est
écrit, le peuple s'est assis pour manger et boire et s'est levé pour
jouer. Ne commettons pas non plus la fornication, comme
quelques-uns d'entre eux I'ont fait, et il est tombé en un seul jour
vingt-trois mille. Ne tentons pas non plus le Christ, comme
quelques-uns d'entre eux ont tenté et ont peéri par les serpents. Vous
ne murmurez pas non plus, comme certains d'entre eux ont
murmure et ont été détruits par le destructeur. Or, toutes ces choses
leur sont arrivées en figure, et elles sont écrites pour notre
correction, a nous qui sommes arrivés a la fin du monde. » 2

Nous voyons dans la législation sinaitique un grand nombre de
traits saillants. En premier lieu, la fondation de la nation et de I'Etat
des Hébreux par une action distincte et surnaturelle de Dieu a donné
I'occasion, pour ainsi dire, de réaffirmer formellement et
solennellement les principes de la Loi divine qui avaient été donnés
a l'origine a la race humaine a sa naissance. Il avait éte, dans
I'ensemble, fidelement maintenu dans la lignée des grands
patriarches avant et apres le Déluge. Mais elle avait été recouverte
et obscurcie par les progrés de la corruption humaine et par les

12Co X, 1-11

28



efforts pernicieux des ennemis de I'humanité dans l'introduction de
fausses religions et d'idolatrie, dont les divinités étaient les diables
eux-mémes. Le Décalogue est la réaffirmation des principes de
cette loi, solennellement imposée de nouveau au peuple, avec des
circonstances de la plus terrible majeste. C'était I'une des missions
du peuple élu, de maintenir vivante, dans une communauté séparée
et divinement désignée, la loi morale et naturelle. Cela leur a été
confié comme le Credo chrétien est confié a I'Eglise catholique. Ils
sont également devenus les dépositaires spéciaux et les gardiens
des promesses divines, et c'est ainsi qu'ils ont été chargés, en tant
que nation, de préserver pour le reste de I'humanite ces espoirs
originaux du monde entier.

La politique d'Israél était une théocratie, bien que, pour certains
objectifs divins, l'alternative d'un gouvernement royal ait été prévue
dans la loi elle-méme. Mais tout le rituel de la synagogue et du
Temple, le sacerdoce, les sacrifices de toutes sortes, et tout un
systeme de réglements, tels que ceux pour la purification des
lépreux et autres, étaient nettement prophétiques et servaient a
maintenir l'idée originelle du sacrifice, de I'expiation, de la
réconciliation avec Dieu, au moyen de la Victime designée, d'une
maniére et d'une mesure que rien d'autre ne pourrait fournir aussi
parfaitement. Associés a une idée juste et a une contemplation
pieuse des grandes promesses dont on a déja tant parlé, les offices
quotidiens du tabernacle et, plus tard, du temple, ont rempli I'esprit
des fideles des pensées et des aspirations qui en feraient a la fois
des sujets aptes a I'enseignement de I'Evangile et au systéme de
I'Eglise. Ainsi, tout le systéme liturgique et sacrificiel de la nation
élue, si soigneusement ordonné par le moyen de Moise, était un
témoignage continuel et une préparation a la grande expiation de
notre Seigneur et a son application aux ames au moyen des
sacrements.

La vérité énoncée ici représente une influence sur l'esprit et le
cceur du peuple, une forme de prédiction et de préparation, d'un

29



poids parfaitement incalculable dans I'intention du législateur. 11l est
tout a fait concevable qu'il y ait toujours eu beaucoup de Juifs
pieux, pour qui le sens spirituel et prophétique de tout le culte du
Temple était une réalité vivante, a qui il parlait, jour aprés jour, du
sacrifice de la Croix. Nous trouvons ¢a et la des allusions a cette
verité, comme dans le psaume de penitence de David, composé
apres son grand péché et rempli de I'esprit de contrition, dont il est
expressément dit qu'il est agréable a Dieu lorsque les sacrifices et
les holocaustes ne lui plaisent pas. Cependant, dans le méme
psaume, il est fait mention de I'aspersion d'hysope %3, c'est-a-dire de
I'application du sang sacrificiel, comme moyen de purification,
dont I'effet est de rendre le pécheur plus blanc que la neige. La
doctrine de I'épitre aux Hébreux est en grande partie un expose de
cette relation entre les sacrifices du Temple et le vrai Sacrifice, dont
Isaie avait parlé dans le célébre chapitre ou la Passion est prédite,
un chapitre plein de la vérité de I'expiation du péché par le sacrifice
de I'Agneau Immaculé de Dieu. 14

Il semble avoir été providentiellement arrangé que ce
témoignage perpétuel de la grande fin pour laquelle le Messie
devait venir n‘ait probablement jamais été montré avec plus de
perfection et de magnificence qu'au temps qui précéda
immédiatement son accomplissement sur le mont Calvaire. Le
Temple de Jérusalem n'a jamais été plus splendide en lui-méme, ni
n'a jamais été plus complétement le centre du monde religieux des
vrais croyants qu'a cette époque. Les Juifs, comme on I'a dit, étaient
dispersés dans tout le monde civilisé, en communautés vastes et
florissantes. Tous maintinrent leurs relations avec le centre de leur
religion, et aussi de leurs esperances politiques, par des offrandes
constantes, des collectes réguliéres de tributs qui étaient envoyées
a certaines epoques par des deputations ; ainsi, le Temple et ses
services sacrificiels formaient un élément immense dans I'esprit des

13 ps 1. 9. Voir Lévitique XIV. 4, 6; Nb XIX. 6; He I1X. 19.
Wis LIl

30



Juifs du monde entier, et a travers eux, il était, dans une certaine
mesure, le méme pour le cercle dévot des prosélytes et des paiens
croyants qui les entouraient en tant d'endroits, représentant les
espoirs et les aspirations du monde extérieur pour
I'accomplissement des promesses, faite a I'origine, non pas a une
seule nation, mais a toute I'humanité.

Il est d'ailleurs difficile de penser que le trés grand nombre de
chrétiens juifs, dont nous lisons dans les Actes des Apotres, et qui
étaient si zélés pour la loi et pour les observances cérémonielles,
n'étaient pas principalement mus, dans leur dévotion a ce qui avait
été accompli dans le Christ, par le sens spirituel des sacrifices et
autres rites, a laquelle ils étaient habitués depuis leur enfance. De
telles personnes étaient les vrais Israélites, ils interprétaient tout le
systéme de l'ancienne Alliance comme il était prévu qu'il soit
compris par tous, si c'était le cas pour eux, il ne fait aucun doute
que de grandes graces spirituelles ont pu leur étre accordées, ainsi
qu'a des milliers d'autres comme eux dans les temps anciens, en
relation avec l'ancien systeme. Toute notre expérience montre
combien Dieu est prét a donner des graces spirituelles a ceux qui
s'approchent de lui dans la simplicité et la dévotion, méme lorsque
leur systéme de culte est imparfait, ou lorsque, par une faute de
leurs ancétres ou de leurs parents, ils sont séparés du systeme qu'il
a lui-méme désigné comme canal de ces graces. On peut a plus forte
raison penser que, bien que le sang des taureaux et des veaux,
comme le dit saint Paul, ne puisse pas enlever le péché, il se peut
qu'il y ait eu de tres grands tresors spirituels disponibles pour ceux
qui utilisaient les anciens services et rites du Temple dans un esprit
de simplicité et de sincérité, et que pour des milliers de ces
personnes, la loi, dans cette partie de son systeme, il se peut qu'elle
ait été le pédagogue le plus parfait pour les conduire au Christ, ce
que saint Paul nous dit qu'il était destiné a étre.

Ce n'est pas la voie de Dieu de permettre qu'une grande
invention de Son amour pour I'humanité échoue completement et

31



entiérement au succes, de la maniére dont Il la congoit pour réussir.
Nous sommes habitués a la pensee de la Loi mosaique comme d'un
systéme dont, comme d'une servitude, les premiers chrétiens paiens
ont éeté delivrés par la fermeté de saint Pierre et les luttes
continuelles de saint Paul, par la décision du Concile de Jérusalem
et la destruction providentielle de la politique juive, apres qu'elle
eut rejeté I'Evangile. C'est-a-dire que nous sommes plus familiers
avec la Loi telle qu'elle a été poussée sur I'Eglise au-dela de
I'intention de Dieu, par des hommes charnels, dans de nombreux
cas comme un moyen de leur propre agrandissement et comme une
satisfaction a leur orgueil national. Telle était la ligne d'action de
ceux qui ne comprenaient pas le sens et la signification spirituels
de la Loi, et qui n'étaient pas conscients de I'accomplissement
parfait qu'elle avait recu en Jésus-Christ. La dévotion a I'institution
temporaire de Dieu, aprés que son temps fut passeé, devint la
premiére hérésie, et les apOtres durent résister a l'erreur avec toute
leur autorite. Ils auraient été tout aussi disposes, s'il en avait été
besoin, a réprimander ceux qui auraient pu déenoncer la Loi comme
inutile, superstitieuse, non spirituelle. Et leurs propres cceurs étaient
pleins d'amour pour elle, quant aux lieux saints de Jérusalem et aux
saintes traditions de la nation élue. La loi a été honorablement mise
de coté dans I'Eglise chrétienne, lorsque chaque iota et chaque trait
de loi y a été accompli. Elle a été mis de cOte parce qu'elle avait fait
son ceuvre, et non parce qu'elle avait une ceuvre a faire qu'elle
n'avait pas faite. Ses vrais enfants étaient ces « milliers de Juifs qui
ont cru»®, comme le disait saint Jacques a saint Paul, les
représentants des générations successives du debut a la fin qu'elle
avait préparés a I'Evangile et qui, sous elle, avaient récolté dans leur
ame les graces anticipées de I'Evangile.

~ D'une autre maniere encore, la Loi €tait une préparation a
I'Evangile. Dans l'intention de Dieu, c'était une loi dont I'amour de
Dieu et de I'nomme était le grand principe. Le Seigneur y insista

15 Ac XXI, 20.

32



plus d'une fois, bien que le commandement de la charite fit dans
un autre sens un commandement nouveau, parce qu'il était imposé
d'une maniere nouvelle et primordiale par I'exemple de Notre-
Seigneur lui-méme. Cependant, ce n'était que l'application par cet
exemple du précepte qui se trouvait dans la loi elle-méme, bien qu'il
ne fat pas compris comme il a été compris par la suite. Mais I'amour
de Dieu a été directement edicté comme le principe dominant de la
Loi. En outre, bien qu'il y ait beaucoup de dispositions et de
permissions dans la loi qui y vont, a cause de la considération
prudente du législateur pour la dureté de cceur du peuple, —
notamment la loi ; ou du moins la permission du divorce et la
tolérance tacite de la polygamie, mais la loi contenait beaucoup de
préceptes de miséricorde et de douceur dans lesquels elle était sans
pareil parmi les codes semblables. Il y avait de la tendresse pour
I'étranger, de la tendresse pour le captif pris a la guerre, de la
tendresse pour les esclaves et les serviteurs, de la tendresse pour les
bétes et les oiseaux, et ainsi de suite. Tout cela était une sorte
d'anticipation de I'extréme douceur du caractére de Notre-Seigneur
et de son Evangile. Il allait bien au-dela des lois de nombreux pays
chrétiens dans ses dispositions pour les pauvres, et il était concu de
telle sorte que la mendicité et le paupérisme, au sens moderne de
ces mots, n'existaient pas parmi le peuple élu comme les
caracteéristiques de toute une classe.

Il est facile de voir combien de progrés avait été fait dans la
pleine évolution de la promesse originelle par I'institution du
systéme législatif mosaique. Si I'on joint la prophétie originelle a
son interpretation traditionnelle, et a I'exercice de la foi en elle,
exprimée par le sacrifice ou autrement, qu'il faut supposer avoir
obtenue dans la lignée des bons patriarches, nous pouvons trouver
dans le premier Evangile, comme on I'a appelé, un fondement
suffisant pour tout le systeme sacrificiel tel qu'il a été réglé par
Moise. Mais la différence entre le germe, tel qu'il se trouve dans les
premiers chapitres de la Genese, et le plein développement de la
doctrine de I'Expiation au moyen du sacrifice dans la Loi mosaique

33



est immense. Encore une fois, Moise remplit une place dans
I'histoire que personne d'autre ne remplit, sauf peut-étre Abraham,
le pere des fidéles. Il préfigure Notre-Seigneur comme Législateur
et Fondateur, comme Josué, son successeur, le préfigure comme
Capitaine et Conquérant. 1l est naturel que nous trouvions, mis dans
la bouche de Moise, la prophétie distincte de notre Seigneur en la
qualité ou I'ancien législateur I'a préfiguré. La prophétie n‘aurait pas
pu étre faite d'une maniere aussi intelligible avant I'époque de
Moise, et elle n'aurait pu étre faite avec autant d'autorité par
quelqu'un d'autre que lui-méme. La prophétie est que Dieu leur
susciterait un prophete d'entre leurs propres fréres, semblable a lui.
16 Cette prophétie ne semble pas avoir été unie, pour ainsi dire,
dans I'esprit du peuple élu a celui de 'Homme a venir, I'Enfant de
la Femme et I'Héritier des promesses faites a Abraham, a Isaac, a
Jacob et a Juda. C'est une prophétie naturelle dans la bouche de
Moise, en sa qualité de législateur et de chef du peuple dans sa
grande délivrance de l'esclavage de I'Egypte. Il était l'un des
nombreux saints plus agés qui etaient des types de notre Seigneur,
et qui prophétisaient donc a son sujet dans leurs propres personnes
et caracteres.

C'est pourquoi Dieu avait ainsi décrété, en accomplissant cette
ordonnance de prophétie, que Moise laisserait lui-méme derriere lui
cette prédiction du caractere prophétique et legislatif du futur
Messie, qu'il avait particuliérement vocation a représenter dans
I'histoire, comme c'était le r6le de David de représenter Notre-
Seigneur en sa qualité de Roi. Car ce devait étre I'un des effets de
I'avenement du Christ, que la Loi, donnée pour un temps par Moise,
soit remplacée par la nouvelle législation de I'Evangile, et il était
donc essentiel que le 1égislateur juif lui-méme prédise I'avénement
de Celui qui devait ainsi écarter et supplanter sa propre législation,
afin qu'il ne paraisse pas que I'accomplissement de la Loi était en
opposition avec l'autorité de celui par qui elle avait été donnee a

16 Dt XVIII, 15

34



I'origine. Mais nous constatons qu'a I'époque de l'apparition de
notre Seigneur, il n'était pas une chose établie pour les interprétes
et les étudiants de la prophétie, que le Prophete promis par Moise
et le Messie serait identique a la méme personne. Les spéculations
sur le bienheureux Baptiste allaient autour des alternatives, qu'il
puisse étre le Christ, ou Elie, ou le Prophéte, c'est-a-dire le prophéte
que Moise avait promis, pour ainsi dire, a sa place.

La longue période qui s'est écoulée entre la conquéte de la Terre
Sainte par les Israelites et I'établissement du Royaume dans la
maison de David ne contient pas de prophéties précises et verbales
dans la continuité de celles que le peuple possédait lorsqu'il a
finalement traversé le Jourdain. Josué, comme nous le verrons,
représente notre Seigneur dans sa capacité de conqueérant, de chef
du peuple dans la terre promise, et ainsi de suite. Les Juges le
préfigurent de diverses maniéres, et c'est ainsi qu'il faut rendre
compte de quelques-uns de leurs exploits, dans lesquels la
délivrance devant étre operée par notre Seigneur a été préfigurée,
méme si les héros par lesquels ces délivrances antérieures ont été
opéreées n'étaient pas dans tous les cas, et dans toutes leurs actions,
saintes. Il suffit pour la préparation prophétique a Notre-Seigneur
que les actions elles-mémes aient le caractere prophétique, comme
on I'a déja vu, par exemple, dans la tromperie de Jacob en obtenant
la bénédiction d'lsaac a la place d'Esail. Mais toute I'histoire des
Juges est pleine d'incidents qui correspondent a des incidents de
I'histoire de la Sainte Famille, tels que I'annonciation merveilleuse
de la naissance de Samson, la toison de Gédéon, la conception de
Samuel en réponse a la priére, I'exploit de Jaél en détruisant Sisera,
I'histoire de Ruth la Moabite, et ainsi de suite.

Beaucoup de plus grandes délivrances sont remportées par des
femmes, des héroines de la race sainte aux c6tés d'hommes tels que
Geédeon et Barak, et ainsi I'image originale de la Femme et de son
Enfant est reflétée. Et ce qui est plus frappant encore, c'est que ces
exploits et ces graces sont commemorés dans les cantiques de

35



Débora et d'Anne, mere de Samuel, dans un langage qui est adopté
dans les cantiques de I'Evangile. C'est ainsi que le flot de
I'anticipation prophétique se poursuit jusqu'a ce que nous arrivions
a un autre grand ajout a son volume dans le caractére et les
réalisations de David et dans la promesse qui lui a été faite. David
est I'nomme selon le Cceur de Dieu, qu'll a établi sur Son peuple. Il
est le premier a ouvrir le royaume intérieur de I'union étroite avec
Dieu dans la priere et la louange. Il prépare le Temple, comme notre
Seigneur prépare I'Eglise, de cent maniéres il refléte notre Seigneur,
et ainsi il ajoute un grand nombre de beaux traits a l'image
prophétique originale, maintenant, une fois de plus, un
rétrécissement, pour ainsi dire, de la promesse a lieu. La
bénediction promise a Abraham, a Isaac, a Jacob, a Juda, est
maintenant confinée a la maison de David.

Mais ce n'est pas seulement dans son caractére, c'est aussi dans
sa mission, que David est le type de notre Seigneur. Il ne doit pas
simplement étre le Fils de David, mais Il doit étre le Roi, dont David
devait étre le prototype. Les caracteristiques du caractere royal du
Messie ne pouvaient pas étre ajoutées au tableau, jusqu'a ce que les
Juifs, comme les autres nations, aient eu leur propre roi. Tel peut
étre le récit des prophéties qui se produisent a cette époque
concernant le trone de David, le régne du Fils de David, la
perpétuité de son royaume, exprimeées souvent en des paroles qui
vont évidemment au-dela de I'occasion immediate de la promesse,
en predictions du royaume éternel de Christ. 1l se peut bien que ces
passages, tels que la prophétie ou la promesse de Nathan, 7
n'identifient pas, en tant de mots, le Fils de David avec la Posteérité
promise a l'origine a nos premiers parents, mais les prophéties de
cette classe, lorsqu'elles sont prises dans leur ensemble, identifient
tres certainement ces diverses promesses, et nous en trouverons
bientdt une preuve évidente. En attendant, on peut remarquer que,
s'il en est ainsi, alors nous avons un autre trait tres precis ajouté au

172 Rois VII, 13-14.

36



tableau général. Le Messie n'est pas seulement la Postérité promise
a la Femme, Il n'est pas seulement promis a Abraham, Isaac et
Jacab, a I'exclusion des autres lignées, dans lesquelles la promesse
aurait pu se dérouler, mais Il est, comme il a été dit, défini aussi
comme un Législateur semblable & Moise et comme un Roi pour
s'asseoir sur le tréne de David, dans la famille de laquelle la
promesse transmise par Jacob a son fils Juda est maintenant enfin
placée comme dans sa maison. L'accomplissement a di sembler
relativement proche, en effet, lorsque non seulement la nation et la
tribu, mais méme la maison et la famille, d'ou le Sauveur promis
devait sortir, ont été fixees. Nous verrons que, sur d'autres points,
la prédiction est devenue encore plus précise, avant que
I'accomplissement ne soit tout a fait proche. Car le lieu et I'neure
exacte de la naissance de notre Seigneur ont été predits par des
prophetes encore plus tardifs.

Le choix de la maison de David, et la publication de ce choix
par lI'instrument de la prophétie, ont eu un autre effet sur I'esprit de
ceux qui connaissaient les promesses. A partir de ce moment, les
espoirs et les désirs des pieux Hébreux se concentrérent sur cette
famille choisie, et sur tout ce qui semblait la menacer de danger, a
plus forte raison sur tout ce qui était en train de se produire, rendait
son extinction absolue humainement probable, était une source
d'anxiété et d'alarme les plus profondes, et une rude épreuve pour
la foi. Ainsi, méme le schisme dans la nation, par lequel le péché
de Salomon a été puni au temps de son fils insense, a di dans une
large mesure refroidir les espoirs des etudiants de la prophétie. Mais
il y avait bien pire a venir que le schisme de Jéroboam, qui fut
immediatement suivi par I'apostasie des dix tribus qui se joignirent
a sa révolte du culte du temple. Une longue série de régnes
s'ensuivit, dont beaucoup se distinguerent par le retour du royaume
de Juda et de ses sujets a une plus grande rigueur dans l'observance
de la Loi et a une plus grande fidélité a la vraie religion. Mais le
cours de la nation dans son ensemble était toujours descendant, et
le royaume de Juda fut condamne par la justice de Dieu a la méme

37



dégradation et méme a la méme extinction qui, a une époque
antérieure, tomba sur le royaume schismatique d'lsraél, dont les
souverains avaient pour motifs politiques, aussi bien que pour
d'autres favorisait la tendance nationale a l'idoléatrie et I'abandon de
I'adoration du vrai Dieu.

Pendant ce temps, I'aspect du monde autour de la Terre Sainte
était tel qu'il menagcait I'existence méme du peuple en tant qu'Etat
indépendant. Ce fut d'abord la puissance du royaume syrien de
Damas, puis les empires plus redoutables des Assyriens et des
Babyloniens, qui semblaient sur le point d'engloutir les petits
royaumes de la Palestine, dont le danger était aggravé par leur
division et I'hostilité, du moins la rivalité, qui existaient entre eux.
Nous n'avons pas besoin de parcourir I'histoire bien connue de la
décadence progressive de la puissance du royaume, dont le siege
était a Jerusalem. Il suffit de dire que cette période de danger et
d'espérance defaillante a été choisie par Dieu, comme le temps de
certaines des prophéties les plus remarquables contenues dans
I'’Ancien Testament en référence au Messie promis, l'avénement
avait été predit pour la premiére fois, comme on l'a dit, & nos
premiers parents avant leur expulsion du Paradis. C'est a cette
période de calamité et de peur qu'appartiennent les grandes
prophéties d'lsaie, qui était lui-méme de la Maison royale, ainsi que
celles de Jerémie et de Michée. Il est en effet tres naturel que, dans
une telle période de depression, il y ait eu beaucoup de références
aux promesses qui étaient les meilleurs trésors du peuple élu. Une
telle référence aurait été naturelle pour des raisons purement
humaines. Car c'est dans ces moments-la que les esprits religieux
se tournent le plus volontiers vers les espérances de I'avenir pour
trouver soutien et consolation dans les épreuves du present. Et c'est
aussi dans le respect de la tendre miséricorde de Dieu qu'il
renouvelle, dans de tels moments, et méme qu'il élargit et insiste
sur ses promesses antérieures de soulagement et de soutien
constant.

38



L'occasion de la premiere et de la plus célebre prophétie d'Isaie
a ce sujet, qui est citée par saint Matthieu au début de son Evangile,
dans le but de montrer que notre Seigneur béni était le Fils de la
Vierge dont il est question ici, est assez claire d'aprés le récit que le
saint ecrivain a lui-méme donné des faits. Il nous dit que, sous le
regne d'Achaz, les deux royaumes voisins de Syrie et de Samarie
s'étaient ligués contre la maison de David, qui régnait alors a
Jérusalem, et avaient résolu de prendre la capitale par la force, et
d'y établir un nouveau roi et une nouvelle dynastie. Il ne semble pas
qu'il y ait eu un dessein de détruire le royaume, par opposition a la
dynastie. C'est la maison de David, en particulier, qui a été
menacée. L'alliance entre ses deux ennemis était, bien sir, une
cause de grande inquiétude pour I'Etat relativement faible. « Ils
dirent & la maison de David : La Syrie s'est appuyée sur Ephraim,
et son cceur a été ému, ainsi que le cceur de son peuple, comme les
arbres du bois sont émus par le vent. » Ensuite, le Prophéte est
envoyé par Dieu pour encourager le méchant roi Achaz. « Ainsi
parle le Seigneur : 1l n'y aura pas, et cela n'arrivera pas. Car la téte
de la Syrie, c'est Damas, et la téte de Damas, c'est Resine et dans
soixante-cing ans, Ephraim cessera d'étre un peuple. Et le chef
d'Ephraim est Samarie, et le chef de Samarie est fils de Romélie. Si
tu ne crois pas, tu ne continueras pas. Suit le passage bien connu
sur le signe qu'il est dit au roi de demander, et le refus d'Achaz de
demander un signe. « Et il dit : Ecoutez donc, maison de David, est-
ce peu de chose pour toi d'étre affligé aux hommes, que tu es aussi
affligé a mon Dieu ? C'est pourquoi le Seigneur lui-méme vous
donnera un signe. Voici, une Vierge concevra et enfantera un Fils,
et on l'appellera Emmanuel ». 8

Il n'est pas dans notre propos ici d'entrer dans les détails de la
prophétie, ou pour signaler leur accomplissement historique en ce
qui concerne la délivrance promise de la maison de David du
danger qui avait été occasionné par la ligue contre elle des deux

815 VII, 1-14.

39



royaumes voisins, dont chacun était plus que rival avec ses faibles
forces. Tout l'intérét de la prophétie pour nous a I'heure actuelle
réside dans le fait que la conception virginale de la Sainte Mere de
notre Seigneur devait étre le signe pour la maison de David aux
jours d'Achaz, que la menace de renversement et d'extinction ne lui
arriverait pas. Maintenant, on peut certainement se demander tres
justement comment il en est ainsi ? Comment une conception
miraculeuse, tant de siécles plus tard, pourrait-elle étre un signe
pour une famille particuliere que son danger imminent d'extinction
serait écarté ? On peut dire a juste titre que le signe n'aurait apportée
aucune lueur d'espoir ou de consolation au roi incrédule et profane
et a sa cour, @ moins que ce signe n'‘ait éte I'accomplissement d'une
promesse qu'ils connaissaient deja, et a laquelle ils croyaient déja
comme certaine de I'accomplissement, un accomplissement qui ne
pourrait pas se réaliser du tout si la famille devait s'éteindre
complétement. L'extinction d'une famille particuliere n'aurait rien
d'impossible ou d'inhabituel. Mais si I'existence de cette famille
particuliere était nécessaire a l'accomplissement d'une promesse
divine, alors I'existence de cette promesse divine était un signe que
la famille en question ne devait pas s'éteindre.

Dés que les paroles de cette prophétie sont ainsi comprises, tout
devient clair. Isaie est envoyé pour rappeler au roi et a sa maison
qu'ils sont les véritables héritiers de la promesse faite a l'origine a
la race humaine lors de sa chute, qui a été renouvelée a Abraham
plus tard, puis a Isaac et a Jacob, et apres cela a été etablie, pour
ainsi dire, dans la maison de David. Mais s'il en était ainsi,
comment était-il possible que cette Maison puisse étre éteinte ?
Comment Dieu pouvait-il permettre I'exécution du dessein qui
causait maintenant tant d'inquiétude ? C'est comme si le Prophete
avait dit : « Vous étes vraiment faibles et vos péchés meritent
n'importe quel chatiment de la part de Dieu. Vous craignez, et avec
raison apparente, dans la mesure ou les circonstances extérieures
peuvent nous guider sur le cours futur des événements, que votre
maison ne soit détruite et éteinte, comme cela a été le cas pour tant

40



de maisons royales qui se sont succedé sur le trone de Samarie. Il
n'y a certainement aucune perspective humaine que vous puissiez
résister a la coalition qui s'est maintenant formee contre vous. Vous
ne semblez pas non plus tirer beaucoup de réconfort de votre foi,
qui devrait étre votre grand soutien. Mais vous devez vous rappeler
que votre maison n'est pas comme les autres maisons, et que vous
en héritez, grande promesse sur laquelle reposent les espoirs de
I'numanite, ainsi que du peuple d'Israél, depuis le début. C'est ce
qui devrait vous rendre certain que Dieu ne vous abandonnera pas.
Il se pourrait bien qu'il le fasse, pour tout ce que vous, la génération
actuelle, méritez, mais en vous abandonnant, il abandonnerait ses
propres promesses. C'est le signe qui devrait vous rassurer contre
vos craintes actuelles et toutes les autres semblables : « \Voici cette
Vierge concevant et enfantant un Fils ! et son nom sera appelé
EMMANUEL ! Il a été promis a la maison de David, que de cette
glorieuse Mére que son Enfant naitra, et c'est pourquoi vos ennemis
ne peuvent pas vous détruire, comme vos propres pechés et votre
perversité le méritent amplement, si Dieu ne voyait en vous qu'une
famille parmi tant d'autres qu'il a élevees en haut dans ce monde, et
qui lui ont rendu ses faveurs par l'ingratitude et I'infidélité. »

Maintenant, il faut répéter de nouveau que ces paroles ne sont
pas simplement une prophétie pour la maison de David de ce jour-
14, elles sont prononcees comme signifiant un signe. Un signe est
quelque chose de connu, qui signifie aussi quelque chose de moins
connu. Ce que la Maison de David exigeait était une assurance
contre une extinction imminente. Cette assurance est transmise
dans le signe donné. S'il en est ainsi, ce signe doit étre un appel a
une connaissance de la part de ceux a qui il s'adressait qui en ferait
une assurance de sécurité. Si ces paroles sont une simple prophétie
« d'une chose dont les auditeurs n'avaient jamais entendu parler
auparavant, et qui était en elle-méme dans un avenir lointain », alors
il est difficile de comprendre comment ils auraient pu transmettre a
la maison de David la moindre assurance de la protection de Dieu
contre le danger dont ils avaient peur a ce moment-la, sauf par la

41



simple promesse qu'ils contenaient, qui en elle-méme était une
promesse qui exigeait la foi dont les auditeurs a qui Isaie parlait
étaient dépourvus, mais si la maison de David avait I'habitude
d'attendre, comme le reste du peuple saint, I'accomplissement de la
promesse originelle de la rédemption du monde par la postérité de
la femme dont il avait été question dans la Genese comme I'ennemi
de Satan, et s'ils en étaient venus a considérer, a la suite du choix
de leur ancétre et du fondateur de leur dynastie, que la semence
bénie devait venir d'entre eux, alors ils avaient la méme sécurité
contre les craintes de leur propre extinction qu'ils avaient de
I'accomplissement de la promesse originelle faite dans le Paradis
méme.

De cette facon, les paroles du prophete transmettent un signe
vrai, un signe qui transmet une véritable assurance de la stabilité et
de la permanence de la Maison Royale, et donc de la défaite précoce
des ennemis, aussi puissants soient-ils, qui étaient maintenant
ligués contre elle. C'est un signe qui transmet le méme genre
d'assurance qui a souvent soutenu les cceurs défaillants de I'Eglise
aux jours de ses adversités les plus profondes et les plus sombres,
lorsqu'il lui semblait qu'elle était sur le point d'étre engloutie dans
les tempétes qui s'élevaient contre elle de tous cOtés. Dans ces
moments-1a, un saint pourrait dire au saint Pontife, ou a ses
quelques fideles : « N'ayez crainte, le Seigneur vous donnera un
signe, ce signe sera qu'il a promis que les portes de l'enfer ne
prévaudront pas contre I'Eglise batie sur le roc. » Comme cette
promesse demeure ferme pour toujours, vous pouvez donc étre sirs
que les dangers actuels, qui semblent si menagants, passeront,
comme tant d'autres avant eux. Dans un cas, la promesse est
négative, dans l'autre elle est positive, mais cela ne change que peu
de chose dans I'argument que nous défendons.

Cette vision de la grande prophétie d'Isaie, qui est appliquee par
saint Matthieu a notre Seigneur et a sa Sainte Mere, est tout a fait
en harmonie avec ce qui semble étre I'interprétation naturelle

42



d'autres prophéties positives, a la fois d'Isaie lui-méme et des autres
prophétes de la méme grande époque. Mais il faut toujours se
rappeler que, de méme que le courant de la prophétie tel qu'il est
rapporté dans I'Ecriture est un et ininterrompu, bien qu'il soit, en
verité, un ruisseau qui ne rencontre I'eil que par intervalles, de
méme le témoignage prophétique d'un grand serviteur de Dieu a la
promesse de la Rédemption est un véritable tout, bien qu'il puisse
étre dispersé ici et la dans le livre qui rapporte ses predictions. Nous
devons prendre ensemble, et non séparément, les passages d'un
prophéte tel qu'lsaie qui se rapportent a notre sujet, et ensuite nous
efforcer de nous représenter I'image génerale dans l'esprit et les
écrits du prophéte, du sujet de la prophétie.

A peine moins célébre que le grand passage dont nous venons
de parler, il en est un autre, un peu plus tard, dans le méme livre
prophétique, qui s'adresse aux mémes auditeurs, ou plutdt, peut-
étre, a tout le peuple. Il s'agit de les encourager contre un danger
similaire dont ils étaient effrayés, le danger de I'absorption du petit
royaume par la puissance croissante et puissante de I'Empire
assyrien. Le passage commence au dixiéme chapitre de la
prophétie, par ces mots : « C'est pourquoi, ainsi parle le Seigneur,
le Dieu des armées, O mon peuple qui habitez & Sion, n'aie pas peur
de I'Assyrien ; il te frappera de sa verge, et il levera son baton sur
toi, dans la voie de I'Egypte. Pour un peu de temps encore, et mon
indignation cessera, et ma colere se portera sur leur mechanceté. »
Puis, apres un intervalle considérable, tout entier occupé par le
méme sujet, Isaie continue : « Et une verge sortira de la racine
d'Isaie, et une fleur sortira de sa racine, et I'Esprit du Seigneur
reposera sur lui, I'esprit de sagesse et d'intelligence, I'esprit de
conseil et de force, et I'esprit de connaissance et de piété, et Il sera
rempli de I'esprit de crainte du Seigneur. Il ne jugera pas selon la
vue des yeux, ni ne réprimandera selon I'ouie des oreilles. Mais il
jugera les pauvres avec justice, et il réprimandera avec equité les
doux de la terre. Et il frappera la terre avec le baton de sa bouche,
et avec le souffle de ses levres, il tuera les méchants. La justice sera

43



la ceinture de ses reins, Et la foi la ceinture de ses rénes... lls ne
feront pas de mal, ni ne tueront dans toute ma montagne sainte, car
la terre est remplie de la connaissance du Seigneur, comme les eaux
qui couvrent la mer. »%°

Nous devons nous contenter de ne faire que nous reférer aux
détails de ce passage glorieux, qui est I'une des prophéties les plus
distinctes de la venue, du caractere, de I'ceuvre et du royaume de
notre Seigneur dans toute I'Ecriture sainte. Nous ne nous arréterons
pas non plus maintenant a souligner les traits particuliers de la
prophétie qui semblent toucher a plusieurs circonstances de la
venue de notre Sauveur, au-dela de la circonstance de sa venue en
elle-méme. Tel est, par exemple, la référence a la conception
virginale de la Sainte Vierge, ou a un gain, a l'abattage presque
jusqu'a la souche de la famille de David avant I'époque de notre
Seigneur. Comme ce passage, il y a un autre passage tout aussi
grand dans le neuviéme chapitre, avec lequel nous sommes si
familiers : « Car un enfant nous est né, et un Fils nous a été donne,
et le gouvernement est sur son epaule, et son nom sera appelé
Merveilleux, Conseiller, Dieu le Puissant, Pére du monde a venir,
le Prince de la Paix ; Son empire se multipliera, et la paix n'aura pas
de fin ; Il s'assiéra sur le trne de David et sur son royaume pour
I'affermir et le fortifier par le jugement et la justice, des maintenant
et a jamais. » 2° Chacune de ces prophéties devient beaucoup plus
significative si lI'on suppose qu'elle se rapporte a la premiere
promesse originelle faite a la race humaine, et qu'elle rappelle aux
cceurs découragés du peuple saint la grandeur des dons futurs de
Dieu qui avaient été assurés a cette nation et a cette maison royale.
La prophétie augmente en grandeur et en netteté a mesure que I'un
de ses grands chants, pour ainsi dire, succede a l'autre, et que
chaque partie de celle-ci est liee a toutes les autres parties, tandis
que le tout, comme nous l'avons vu, est lié a la promesse originelle

19 1s X1 1 seq.
2 sLX, 6-7.

44



dans le Paradis par le but pour lequel la premiere souche de celle-
ci est donnée par Isaie, ainsi que par la forme méme du langage
dans laquelle cette premiere tension est coulee. Et ces passages
doivent étre pris tous ensemble dans nos considérations sur la
tendance générale de la prophétie du serviteur de Dieu qui les a
prononceés.

Mais, si I'on considere la prophétie dans son ensemble, nous
voyons tout de suite comment tout ce qui est grand et merveilleux
qui est predit de I'Enfant doit naitre, et qui doit jaillir de la racine
de Jessé, doit étre lié dans une certaine mesure et a un certain degré
a la Vierge dont il est question dans le passage cité en premier lieu,
comme étant le signe par lequel la maison de David devait savoir
qu'il n'était pas dans les conseils de Dieu qu'elle devait étre détruite
par ses ennemis. Et nous avons la grande autorité de saint Jérdme
pour interpréter les premieres paroles de la prophétie sur la verge
ou le sarment qui doit germer de la racine ou de la souche d'lsaie,
plutdt de Notre-Dame que de son divin Fils. Cette interprétation est
tout a fait en harmonie, non seulement avec le langage des
prophétes pris au sens strict, mais aussi avec les faits qui nous sont
présentés. Les faits qui nous occupent sont que, dans la promesse
originelle faite a I'numanité d'un Sauveur a venir, Dieu n'a pas
simplement dit, comme c'était le cas dans d'autres prophéties, qu'un
Redempteur devait étre donné, mais qu'une femme devait porter un
enfant qui devait étre le Rédempteur. De méme, Isaie dit
distinctement qu'une vierge concevra et enfantera un fils, et encore
gu'un enfant nous naitra et qu'un fils nous sera donné. Dans chaque
cas, expressément ou implicitement, la figure de la Mere est mise
en avant. Il en est de méme dans cette troisieme prophétie du
chapitre onziéme, dans laquelle d'abord la verge ou la branche jaillit
de laracine, et la fleur de la verge. Il y a d'abord la Maison Royale
d'lsaie coupée jusqu'a la souche, puis un baton ou brindille, la
Vierge Meére, qui jaillit comme d'elle-méme de la racine, et puis la
fleur et le Rameau, notre Seigneur, de la Sainte Vierge. La premiére
prophétie s'attarde principalement sur la promesse de la Vierge

45



Meére comme signe a la Maison de David, les autres prophéties
s'étendent sur les attributs royaux et divins et la puissance de son
Fils et de son Royaume.

Il'y a le méme air de référence aux promesses déja faites et
connues, lorsque I'Incarnation est mentionnée dans les propheties
d'autres grands prophetes de cette époque, en particulier Jérémie et
Michée. Nous pouvons prendre d'abord le dernier prophéte, soit
parce gu'il était plus ancien en date que l'autre, et plus proche de la
méme époque qu'lsaie, et aussi parce que sa prophétie, comme celle
d'Isaie, nous est familiére, parce qu'elle est citée dans I'Evangile de
saint Matthieu, peu apres le passage duquel il a déja été fait, dans
lequel la Vierge qui doit concevoir est mentionnée par I'évangéliste.
Michée a été mentionné par les prétres et les dirigeants de
Jérusalem, lorsque Herode leur a demandé ou le Sauveur du monde
promis devait naitre. Ils répondirent alors, avec une parfaite vérité,
que Bethléem avait été choisie comme lieu. Voyons maintenant en
quelles paroles la prophétie est formulée, et si nous pouvons y
trouver une référence a la promesse originelle faite dans le Paradis,
ou non.

« Et toi, Bethleem Ephrata, tu es un petit parmi les milliers de
Juda, de toi sortira vers Moi, Qui serai le chef en Israél, et Sa sortie
est des le commencement, dés les jours de I'éternité. C'est pourquoi
il les livrera jusqu'au moment ou celle qui est en travail enfantera,
et ou le reste de ses fréres se convertira aux enfants d'lsraél. » 2* Le
contexte exige, dit le Dr Pusey, un écrivain qui n'est nullement
susceptible d'exagérer quoi que ce soit en I'honneur de la Sainte
Vierge, que la Mére dont il est question ici soit la Mére du Messie,
et il donne comme commentaire les paroles concernant « celle qui
a enfanté », « jusqu'au temps ou viendra le temps ou la Vierge qui
concevra et enfantera un Fils et I'appellera du nom d'Emmanuel lui
donnera naissance et qui doit les sauver. » Il y a donc ici une
référence distincte a la Sainte Vierge, et il est remarquable qu'ici

ZLMi V, 2-3.

46



aussi elle soit mentionnée comme une personne bien connue. Il
n'est pas dit qu'ils seront abandonnés par Dieu jusgqu'a ce qu'un
certain Libérateur vienne, mais jusqu'a ce que celle qui est en travail
ait enfanté. Cela n'aurait aucun sens, a moins qu'il n'y ait une
prophétie bien connue sur la Postérité d'une Femme, & moins que
cette Femme ne devienne une mere d'une maniére particuliérement
merveilleuse. C'est ainsi que la prophétie de Michée, qui fixait si
clairement le lieu de la naissance de Notre-Seigneur que les Juifs la
connaissaient, et non seulement les savants d'entre eux, mais aussi
le peuple, comme nous I'apprenons dans le septieme chapitre de
saint Jean, témoigne, comme celles d'Isaie, de la tradition de la
Meére aussi bien que de celle du Fils, et en effet, le passage dont
nous parlons maintenant est, a cet égard, tout a fait paralléle aux
deux passages d'lsaie dont il a déja été question. Si les Juifs
n'avaient aucune tradition sur la Femme dont il est question dans le
Protoévangile, il y en aurait une, ce n'est pas une raison pour que
Michée parle d'elle comme « celle qui enfante ». Mais si, d'un autre
cOté, ils avaient cette tradition, alors I'argument de la référence
constante dans les prophéties ultérieures a cette prediction
originelle est soutenu par celui-ci comme par d'autres exemples.

Nous n'avons qu'a ajouter un autre exemple parmi le groupe des
prophetes de cette période de décadence et de désolation a la
maison de Juda et de David, et nous y trouverons le méme trait
remarquable. Le passage que nous allons maintenant citer est tiré
de la partie de la prophetie de Jérémie qui est citee par saint
Matthieu a propos du massacre des saints Innocents. 22 C'est ainsi
que I'évangéliste fixe pour nous la portée génerale de la prophétie
particuliére en question et sa référence a notre Seigneur. Quelques
versets apres le passage ou le prophéte parle de la lamentation
entendue a Rama, Rachel pleurant sur ses enfants et le reste,
Jérémie se met en ordre, comme ses fréres Isaie et Michée, de
consoler le peuple par la promesse des gloires futures du régne du

Z Mt 1, 18.

47



Messie. « Dresse des reperes, fais-toi des tas elevés, oriente ton
ceeur vers la route, le chemin que tu as emprunté, tourne encore, 6
Vierge d'Israél, tourne de nouveau vers tes villes. Combien de
temps vas-tu aller, 6 fille rétrograde ? car le Seigneur a créé une
chose nouvelle sur la terre, une femme embrassera un homme. » 23
Bien sdr, ce texte, comme tant d'autres, a été diversement interprété,
et les commentateurs protestants ont fait de leur mieux pour lui
donner un sens selon lequel il ne se référera pas a I'Incarnation. 2*
Mais peu de catholiques ne verront pas combien l'allusion a la Mere
de notre Seigneur est évidente. Si telle est I'interprétation véritable,
comme nous le disent les Peéres, alors il est remarquable qu'ici aussi
nous ayons l'Incarnation dont il est question de cette maniere
particuliére, une maniére qui rappelle, comme nous l'avons dit, la
promesse originelle faite 8 Adam et Eve, qui se trouve ainsi donner
une couleur et une influence au langage méme des prédictions
ultérieures a un degré qui témoigne de la vitalité de cette tradition.

Nous pouvons revenir plus loin pour tirer quelques conclusions
du fait que, tandis que nous nous efforcions de retracer les
prophéties successives sur lesquelles repose principalement cette
partie de I'Incarnation, dans le but d'établir le principe de la
continuité ininterrompue de l'image présentée par les diverses
prédictions aux esprits dévots du peuple élu, nous nous sommes
inévitablement trouvés entrainés a des arguments qui établissent la

2 Jr XXXI, 22.

% Des significations étrangement inadéquates, attribuées aux mots en question par ceux qui
ne veulent pas voir de références a Marie dans I'Ancien Testament, ont trouvé grace méme
parmi les anglicans modernes qui sont responsables de ce qu'on appelle le « Commentaire
de I'Orateur ». Ce qui se demande, c'est comment on peut imaginer que de telles
interprétations sont satisfaisantes. La chose nouvelle que Dieu crée, dit Keil, dont le
commentaire est qualifié d'« excellent » par le Dr Payne Smith, c'est que la femme, la
nature la plus faible qui a besoin d'aide, entourera I'hnomme, le plus fort. C'est la que réside
une nouvelle relation d'Israél avec le Seigneur, une référence a une nouvelle alliance que
le Seigneur fera avec son peuple, et dans laquelle il se raméne ainsi au niveau de son Eglise,
et s'abandonne a elle de telle sorte qu'elle peut I'embrasser avec amour. C'est ainsi que les
hommes instruits erreront dans leur aversion pour les interprétations catholiques et
patristiques de la prophétie.

48



grande position de la Sainte Vierge, a la fois dans les propheties
elles-mémes et dans I'esprit des gens a qui elles étaient adressées.
Il est inévitable qu'au moment ol nous commengons a comprendre
la continuité de la prophétie, notre attention soit dirigée vers cette
veérité remarquable. Il est certainement possible de voir dans les
paroles des promesses faites a Abraham et aux autres patriarches,
aucune réference directe, comme celle faite par Isaie et les
prophetes de son époque, a la Femme qui occupe un si grand espace
dans I'Evangile originel du Paradis. Mais dés que nous comprenons
les détails de cette premiére promesse, et que nous voyons aussi des
raisons de croire que les premiers patriarches ont recu la promesse
qui leur était faite, comme l'application et la limitation a leur propre
ligne de cette prediction primitive, nous voyons la meilleure raison
de supposer que pour eux aussi la promesse, comme ils la
chérissaient dans leur cceur, présentait I'image de la Femme et de sa
Posterité ecrasant la téte du serpent. Si c'etait le cas d'Abraham,
d'lsaac et de Jacob, il est naturel de supposer qu'il en était de méme
pour David.

Mais en ce qui concerne les prophéties d'lsaie, de Jéréemie ou de
Michée, il ne peut y avoir de place pour le doute. Isaie aurait pu
encourager la maison de David en se référant a la prediction faite
par Nathan a David lui-méme, dans laquelle la permanence du trone
ou du moins de la famille était promise. C'edt eté la maniére la plus
évidente et la plus simple de raviver leur foi, en leur rappelant les
prédictions qui désignaient leur maison comme le sujet de la
protection spéciale de Dieu. Mais ce n'est pas ce qu'lsaie a fait. Il
revint a la promesse la plus ancienne de toutes, et parla de la Vierge
Meére, au lieu des misericordes promises spécialement a David. Il
est retourné méme au-dela de Juda et au-dela de Jacob, au-dela
d'lsaac et d'Abraham. Il parle de la racine d'lsaie dans une autre
prophétie, ou aussi, selon saint Jérome, il se réefére a la Mere de
notre Seigneur aussi bien qu'a notre Seigneur Lui-méme. Et il
semble que les autres prophetes que nous venons de citer aient pris
leur ton de lui, car la mention de la merveille de la femme

49



enveloppant un homme & Jérémie est un écho, a la fois de I'Evangile
primitif et de la prophétie d'lsaie concernant la Vierge qui concevait
et enfantait un enfant. Ainsi, a Michée, la date fixée pour la
bénédiction future est I'enfantement de Celle qui est enceinte. Si la
promesse originelle a rempli l'esprit de ces prophétes
comparativement plus tardifs, dans leurs prédictions, il n'est pas
déraisonnable de supposer qu'elle était présente a I'esprit des
patriarches précédents.

Mais avant d'ajouter ce qu'il est bon d'ajouter sur ce sujet
particulier, il sera juste de dire quelques mots sur deux autres
prophéties célébres concernant le Messie, qui ont une grande portee
sur le sujet de la plénitude des temps, lI'achevement du conseil
délibéré de Dieu. Ce sont les deux prophéties de I'Ancien Testament
qui semblent se rapporter distinctement a I'époque de la venue de
la Posterité promise. La plénitude du temps, ou du moment, peut
naturellement étre comprise comme l'arrivée du temps qui avait été
fixé et prédit, predit parce qu'il avait été fixé par Dieu dans sa
propre sage Providence. Ces deux prophéties sont les paroles de
Jacob a son fils Juda, a lI'occasion de la derniére bénédiction des
douze freres, et en second lieu, la célébre prophétie de Daniel des
soixante-dix semaines. Nous avons déja dit quelque chose sur le
premier des deux. La prophétie de Jacob concernant Juda prédit
évidemment que, d'une maniere ou d'une autre, la domination de sa
tribu ne devait pas prendre fin avant la venue du Messie. Sa
signification naturelle serait que, lorsque la tribu de Juda aurait
perdu toute son indépendance et qu'il n'y aurait plus aucune autorite
royale, méme dans le sens le plus large des mots, en elle, alors ce
serait le moment ou le Messie serait venu. Cette prophétie se réfere
encore aux anciennes promesses faites aux patriarches, comme le
montre le langage méme : « On n'enlévera point le sceptre a Juda,
ni le chef de sa cuisse, jusqu'a ce qu'il vienne celui qui doit étre
envoyé, et il sera l'attente des nations. »*> Les derniéres paroles se

2 Gn XLIX, 10.

50



rapportent aux promesses faites aux patriarches, que dans leur
postérité toutes les nations de la terre seraient bénies. Et elles
impliquent aussi que toutes les nations étaient dans une certaine
mesure en possession de la promesse faite au premier couple
humain, qu'elles la chérissaient et attendaient avec impatience son
accomplissement.

Mais il y a encore la méme référence a des prédictions
antérieures dans la langue de saint Gabriel, dans la prophétie de
Daniel : « Soixante-dix semaines sont abregées pour ton peuple et
pour ta ville sainte, afin que la transgression soit consommeée, et
que le péché ait une fin, et que I'iniquité soit abolie, et que la justice
éternelle soit apportée, et que la vision et la prophétie
s'accomplissent, et que le Saint des saints soit oint. » 26 Entrer dans
I'argument concernant I'accomplissement de ces prophéties dans un
sens controverseé, contre les incroyants et les Juifs, serait au-dela du
cadre de ce chapitre. Il suffit de mentionner ces prophéties parmi
celles qui se rapportent au sujet qui nous occupe immediatement.
La plénitude du temps ne pouvait exister avant que ces prédictions
ne se soient accomplies ou ne soient en voie de s'accomplir. Les
paroles de saint Gabriel semblent spécifier plus particulierement le
caractére expiatoire et sacrificiel de la venue du Messie, dont il y
avait eu de nombreuses références antérieures dans les prophéties
d'Isaie en particulier, et qui avait été maintenu vivant dans I'histoire
de la nation sainte par tout le systéme sacrificiel et cerémoniel du
Temple et du tabernacle devant lui.

C'était une devotion spéciale de Daniel, de tourner sa priére vers
I'endroit ou se trouvaient encore les ruines du Temple, et de garder
méme le souvenir des sacrifices qui y avaient été offerts
quotidiennement. Nous voyons donc, chez ce prophete de la
captivité et de I'exil, a quel point I'esprit et le cceur des Juifs dévots
étaient remplis de l'attente de la venue du Rédempteur et du
caractére de sa redemption. Nous trouvons la méme caractéristique,

2 Dn IX, 24.

o1



comme chez Daniel, dans les autres prophéties verbales restantes
qui devaient s'accomplir dans la plénitude des temps. C'est ainsi
qu'Aggeée, le prophéte et le saint de la restauration du Temple par
Zorobabel, dit au nom de Dieu : « Encore un peu de temps, et je
remuerai le ciel, la terre, la mer et la terre ferme, et j'ébranlerai
toutes les nations, et le désir de toutes les nations viendra, et je
remplirai cette maison de gloire, dit le Seigneur des armées.
L'argent est & moi et I'or est & moi, dit I'Eternel des armées, grande
sera la gloire de cette derniére maison, plus grande que celle de la
premiére, dit I'Eternel des armées, et en ce lieu je donnerai la paix,
dit I'Eternel des armées. »?7

Ici encore, nous avons la référence aux prophéties originales,
dans le titre donné a notre Seigneur des Deésires de toutes les
Nations, et nous avons aussi la vérité que la guérison des nations
devait étre liée au Temple, c'est-a-dire, comme on peut le dire, au
Sacrifice dont l'adoration de Dieu dans le Temple était la
préfiguration et la préparation. A ce moment-13, la maison de David
n'avait pas disparu de la vue, comme elle le fut plus tard a I'époque
des Maccabées. Mais il n'avait cependant que peu de chose de sa
gloire et de son prestige d'antan. Le Temple, et le culte qui sy
déroulait, étaient maintenant les grands centres d'attente. Il en est
de méme de la prophétie du dernier des prophetes de I'Ancien
Testament, Malachie : « Voici, j'envoie mon ange, et il préparera le
chemin devant ma face. Et bientot, le Seigneur que vous cherchez,
et I'Ange du Testament que vous désirez, viendront a son temple, le
voici, il vient, dit le Seigneur des armées, et qui pourra penser au
jour de sa venue ? et qui se tiendra debout pour le voir ? car il est
comme un feu purificateur, et comme I'herbe du foulon. Et il
s'assiéra pour purifier et raffiner I'argent, et il purifiera les fils de
Lévi, et il les purifiera comme I'or et comme l'argent, et ils offriront
des sacrifices & I'Eternel en justice. » 28 Mais cette prophétie doit

27 Ag 11, 7-10.
28 MI 111, 1-3.

52



étre prise en relation avec l'autre prophétie du méme prophéte, vers
le début de son livre : « Depuis le lever du soleil jusqu'au coucher
du soleil, mon nom est grand parmi les nations, et en tout lieu il y
a des sacrifices, et il est offert en mon nom une offrande pure, car

mon nom est grand parmi les nations, dit le Seigneur des armées. »
29

Nous remarquons ainsi une croissance et une expansion
progressive de la promesse originelle faite a I'numanité, dans le
cours des siecles. La premiére prédiction est la base de toutes, et
elle est virtuellement répétée ou supposée dans toutes les propheties
ultérieures. Les circonstances de I'accomplissement de la promesse
deviennent de plus en plus précises a mesure que le temps s'écoule,
et cette augmentation de la définition se poursuit parallelement au
développement de la politique et de I'histoire de la nation élue, et a
la succession des grands types de notre Seigneur, a la fois dans les
personnes, dans les choses et dans les événements. Les touches
finales ne sont données que lorsque le temps lui-méme de
I'accomplissement se rapproche de plus en plus, lorsque le temps
fixé est réellement proche, les Juifs dévots auraient pu savoir que
les signes promis dans ce cours de prophétie étaient accomplis ou
étaient proches de leur accomplissement. La réduction de la Terre
Sainte a I'état de province romaine, gouvernée par un procurateur
dépendant du gouverneur de Syrie, était un signe indubitable que le
sceptre de Juda avait été enlevé. lls ont da étre capables de voir
aussi que le temps défini par Daniel était venu. Ces faits ont été
utilisés par la suite par les écrivains chrétiens contre les Juifs avec
un effet irréfutable, et si c'était le cas, il devait étre evident pour les
ames pieuses et réfléchies qui vivaient a I'époque de I'avenement de
notre Seigneur, que le temps était venu.

Mais nous avons vu aussi que l'augmentation progressive des
détails dans I'image de la Rédemption a venir ne se limitait pas aux
circonstances de temps, de lieu, d'origine, de famille, de condition,

ZMILL L

53



etc., qui pouvaient permettre au Rédempteur d'étre facilement
reconnu. Outre les nombreuses anticipations qui décrivaient a la
fois son caractere et son ceuvre, nous avons vu comment des
dispositions étaient prises pour la représentation constante de la
partie spirituelle et théologique de sa rédemption. Tels étaient, en
effet, tous les sacrifices de la Loi, occasions d'appliquer, a I'ame de
ceux qui les utilisaient avec un dévouement et une foi véritable, des
mérites de cette rédemption avant qu'elle ne soit effectivement
accomplie. C'est en ce sens qu'il est appelé dans I'Apocalypse de
son disciple bien-aimé « I'Agneau immolé des le commencement
du monde ». Il n'y a jamais eu un seul moment depuis la Chute, ou
la puissance rédemptrice et reconciliatrice du Précieux Sang n'ait
pas agi activement au profit de milliers d'dames. Tout le systeme
liturgique des Juifs en témoignait, et était en fait trés précieux en ce
qu'il fournissait des occasions constantes par lesquelles ces graces
rédemptrices étaient transmises a ceux qui avaient une foi vive dans
les promesses de la rédemption. En effet, bien que les sacrifices et
les services de I'ancienne loi n'aient pas transmis la grace, comme
le font les sacrements chrétiens, ils étaient cependant tres puissants
comme incitations et suggestions de ces actes intérieurs de piéte, de
contrition, d'espérance, de reconnaissance et d'amour, a cause
desquels la grace était susceptible d'étre largement donnee.

De plus, comme nous l'avons déja laissé entendre ci-dessus, il y
a eu tout au long de I'histoire, presque dés le déebut, une autre ligne
d'anticipation et de prediction par laguelle le futur Messie a été
annoncé. La longue lignée de saints et de héros par laquelle
I'histoire du peuple élu a été illuminée a été aussi une préparation
pour Lui. Aucun des saints de I'Ancien Testament n'a pu s'élever a
la hauteur de la sainteté du caractére du Sauveur de I'hnumanité. 1l
en est de méme des saints chrétiens, qui ont néanmoins perpétue,
dans leur vie et par leur exemple, les traits principaux de son
caractere. C'est ainsi que l'on peut considérer que les héros de
I'’Ancien Testament ont eu la fonction de le préfigurer, non
seulement dans les incidents de leur vie, dans leurs exploits et dans

54



leurs souffrances, mais encore dans la ressemblance qu'ils ont avec
la beauté parfaite de ses vertus. Hénoch, Nog, Abraham, Isaac,
Jacob, Joseph, Moise, Josué, Samuel, David, et aprés eux les
prophetes et quelques-uns des rois saints, devraient étre considéreés
comme ayant partage entre eux la représentation des perfections du
Fils de I'nomme. En tant que Pere du peuple, en tant que Législateur
de la Nouvelle Alliance, en tant que Roi du nouveau Royaume, en
tant que grand Prétre, en tant que Modele de persévérance,
d'endurance et de fidélite a Dieu, de douceur, de chasteté, de justice,
en tant que Conquérant de la Terre céleste de la Promesse, en tant
que Libérateur du peuple de la servitude, en tant que Destructeur
des ennemis de Dieu, en tant que Constructeur du nouveau Temple,
en tant que grand Prophete de la Nouvelle Alliance, et ainsi de suite,
notre Seigneur a été préfiguré. Toute I'histoire était pleine de Lui.
Cette représentation du Roi a venir s'est continuée méme dans les
ages les plus proches de sa venue réelle, lorsque le peuple avait été
délivré des ennemis de sa religion par de grands champions, tels
que les Maccabées, et lorsque les souffrances héroiques des martyrs
chrétiens, tous animés par I'exemple de leur Seigneur sur la Croix,
étaient anticipés par un grand nombre de fideles eux-mémes, sous
les persécutions sauvages de tyrans comme Antiochus. Le grand
nombre de martyrs et de confesseurs de la foi dont parle saint Paul
dans le célébre passage de I'épitre aux Hebreux, a pu trés
probablement se trouver a cette derniére époque de I'histoire juive,
peu de temps avant I'avénement de I'Evangile.

Si I'on peut dire que les martyrs de la période macabéenne ont
anticipé les gloires de I'ére du martyre par laquelle, pendant trois
siecles au moins, I'histoire de I'Eglise catholique devait étre
inaugurée, il est également clair que dans la longue lignée des
dignes de I'Ancien Testament qui étaient autant de types de notre
Seigneur, un autre grand trait de I'Eglise chrétienne a été préfiguré.
Nous voulons dire la grande part qui devait étre allouée a
I'exécution du plan divin de rédemption aux saints et aux héros du
royaume chrétien. Si la position grande et unique du Redempteur

55



n'a pas été obscurcie par les magnifiques réalisations de ceux qui
I'ont précéde en tant que chefs et libérateurs, ou en tant que
remarquables par leurs vertus célestes, elle pourrait encore moins
étre obscurcie par la longue lignée des saints chrétiens. Avant et
apres lui, il devait y en avoir beaucoup qui pouvaient sembler pour
le moment avoir mis sur eux I'ceuvre presque du salut. Mais dans
aucun des deux cas, il ne pouvait étre question de sa prééminence
unique, ni du fait que ce qu'il y avait de grand et de puissant chez
les autres ne I'était que par la participation et lI'imitation de son
ceuvre et de sa puissance. L'histoire des temps qui I'ont précéde n'est
pas un niveau mort de dégradation et de faiblesse, non interrompu
par des caracteres élevés et des actes héroiques. En ce sens,
I'histoire des Juifs nous prépare a celle de I'Eglise chrétienne.

Il 'y aici un champ de méditation et d'étude qui est presque
inépuisable. Nous ne pouvons douter que les ames pieuses de la
nation elue n‘aient éte familieres avec ces contemplations dés leur
enfance. Leur esprit était ainsi préparé a la fois au caractére et a
I'ceuvre du Sauveur de I'numanité, et a cette participation de I'un et
de l'autre qui devait étre le lot des saints de Dieu dans le nouveau
royaume. C'est un sujet sur lequel nous n'avons pas le temps de
nous attarder ici. Nous n'essaierons pas non plus, dans la présente
partie de cet ouvrage, de donner l'esquisse d'une autre ligne de
préparation qui pourrait étre étudiée avec le plus grand profit. Cela
consisterait a anticiper les traits distinctifs de I'Eglise catholique
telle gu'elle devait étre constituée par Notre-Seigneur, dans les
ordonnances temporaires de la religion et du culte mosaiques. Nous
y voyons, a premiére vue, beaucoup de caractéristiques de I'Eglise
qui sont parmi les parties de son systéeme qui sont les plus attaquées
par les herétiques. Nous voyons un cerémonial extérieur et élaboré
du culte, nous voyons un sacerdoce, une hiérarchie, un Grand Prétre
supréme, tout un cycle de fétes récurrentes et de saisons sacrées,
nous voyons la grande institution d'un sacrifice perpétuel, nous
voyons la préparation aux sacrements chretiens, et un certain
nombre d'autres caractéristiques a peine moins importantes. Et a

56



coté de toute cette préparation extérieure a I'Eglise et a son systéme,
nous trouvons I'esprit de dévotion intérieure, la religion du cceur, la
communion avec Dieu, la vie en sa présence, si parfaitement
pourvus, cultivés et nourris, que les psaumes et autres trésors
semblables dont se nourrissaient les &mes aimantes de I'Ancienne
Alliance ont passe, par un héritage naturel, pour pourvoir aux
mémes besoins aux enfants les plus dévots du Nouveau.

Nous aurons bientdt a faire remarquer qu'en méme temps
qu'avec la grande variété de saints et de héros qui préfigurent Notre-
Seigneur, il y a aussi des préfigurations continuelles de l'autre grand
personnage représenté dans la promesse originelle, et les saintes
femmes de I'Ecriture commencent bientdt & se présenter a nous
comme des types de la Vierge Mere. C'est une chose inhabituelle
de trouver, dans I'histoire d'une nation de I'antiquité, tant de femmes
vertueuses et éminentes, prenant part aux évenements critiques sur
lesquels tourne cette histoire. Sara, Rebecca et Rachel sont toutes
de grandes figures dans I'histoire, qui s'attarde aussi avec délice,
semble-t-il, sur la fille de Pharaon et la mere de Moise. Nous ne
pouvons que trouver le temps d'indiquer une autre ligne de
prédiction, qui consiste en des incidents et des prodiges qui ont une
portée typique et propheétique, tels que le sacrifice d'Isaac, I'échelle
vue par Jacob dans son réve et le buisson ardent que Moise a vu
dans le désert. Le sacrifice d'lsaac anticipe avec une grande netteté
le sacrifice par procuration de la Croix, I'échelle est expliquée par
notre Seigneur lui-méme, et le buisson ardent a toujours été
considére comme représentant la conception virginale par laquelle
Dieu s'est incarné. Ce sont des branches fraiches sur I'arbre de la
prophétie, ou pour utiliser l'autre image, le ruisseau est deja gonflé
en un puissant fleuve d'anticipations.

Pour couronner tout cela, il ne restait qu'une seule préparation,
qui n'était qu'un renouvellement de I'ceuvre de beaucoup de grands
prophétes de leur époque. C'était leur devoir d'amener leurs propres
contemporains au sens de leurs péchés, a la contrition et au desir de

57



s'amender dans la vie, et de les préparer ainsi a recevoir les
miséricordes de Dieu. Saint Jean-Baptiste fut lI'instrument choisi de
ce renouveau de I'esprit parmi les Juifs de son temps, comme Isaie,
Jérémie et d'autres prophétes plus anciens avaient été charges en
leur temps de travailler a la méme ceuvre sainte. Son apparition
avait aussi été prédite par le dernier des propheétes, ainsi que par
Isaie, dans les textes bien connus qui lui sont appliqués dans les
Evangiles eux-mémes. Notre-Seigneur a dit de lui : « Tous les
prophétes et la Loi ont prophétisé jusqu'a Jean. » %° Ce n'est donc
pas seulement les prophétes, mais la loi, dans le sens qui a éte
expliqué, qui a prophétisé jusqu'au moment de l'apparition du
Précurseur, avec lequel s'est terminée la grande série des préparatifs
prophétiques pour notre Seigneur.

De plus, a moins que ce qui a été signalé jusqu'ici ne soit
entierement faux, en ce qui concerne le lien constant entre les
déclarations successives de la prophétie et le germe originel de
toute prophétie, dont on a tant parlé, il s'ensuit que le contenu du
message prophetique, et les anticipations qui lui correspondent,
n'étaient pas limites a la seule figure du Rédempteur de I'humanité.
La promesse originelle a placé deux grandes figures devant I'esprit
de ceux a qui elle a été donnée, et nous avons vu des raisons de
penser que ces deux grandes figures n'ont jamais été séparées par
la suite, ni dans les conseils de Dieu, ni dans la révélation de ces
conseils aux hommes par la méthode de la prophétie. Afin donc de
compléter I'esquisse que nous nous sommes efforcés d'esquisser du
plan de prophétie, tel qu'il est transmis dans I'Ancien Testament,
nous devons ajouter quelques mots concernant les parties de
I'anticipation de ce qui devait arriver qui restent a traiter. En parlant
du role qu'a joué dans les annales prophétiques la Sainte Mere de
notre Seigneur, la Femme dont la semence doit écraser la téte du
serpent, si I'on ne dit pas qu'elle doit écraser elle-méme cette téte,
nous n'avons gueére fait plus que de parler d'elle comme sujet direct

30 Mt X1, 13.

58



de prédictions verbales, et méme sur cette partie du sujet, nous
avons nécessairement parlé avec une grande brieveté. Suppléer a ce
qui reste sur ce point n'est pas une simple indulgence de piété. C'est
un devoir strictement obligatoire pour tous ceux qui traitent le sujet
de la prophétie avec le desir de ne rien omettre de ce qui est
important, et rien de ce qui appartient Iégalement a la considération
qui nous est présentée. L'ceuvre de notre Seigneur dans la
Rédemption de I'humanité ne peut étre partagée par aucun autre, et
la part méme de Sa glorieuse Mere ne peut étre autre qu'une
communication secondaire de ce qui n'appartient essentiellement
qu'a Lui seul. Mais nous parlons du récit de I'Ecriture, car il a plu a
Dieu qu'il nous soit parvenu des le commencement, et, en rendant
compte de ce récit, ce serait autant une omission de laisser de coté
ce qui se rapporte a la Mere, que de laisser de coté ce qui se rapporte
au Fils.

Il reste, comme on I'a dit, deux autres lignes de prédiction, outre
celle de la prophétie verbale et directe. La premiere est
I'anticipation qui est contenue dans les types personnels de la Sainte
Vierge, et l'autre est celle qui consiste dans des types d'elle autres
que personnels. 1l est tout a fait clair que les annonces
providentielles concernant Marie sont composées de ces trois
lignes, et que I'image d'elle, qui est produite par une étude attentive
de tout ce que la prophétie a a dire a son sujet, doit étre composée
des effets combinés des trois combineés. Jusqu'a présent, nous avons
trouvé beaucoup de choses pour nous consoler dans notre étude
partielle de la prophétie. Nous avons vu que, dés le commencement,
I'image de la Femme qui devait devenir la Mére de Dieu a été placée
devant le genre humain a c6té de celle de notre bienheureux
Redempteur lui-méme, et que cette compagnie de Marie avec Jésus
est répetée et confirmée par la plus grande et la plus visible des
grandes prophéties. L'image de notre Seigneur n'est pas seule dans
le ciel prophétique. L'image de la femme vétue du soleil et avec la
lune sous ses pieds, telle qu'elle nous est représentée dans le livre
qui clot le volume de I'Apocalypse, n'est que I'aboutissement d'une

59



longue série de prophéties harmonieuses, dans lesquelles la méme
idée originale avait eté repétée maintes et maintes fois.

Maintenant, personne ne conteste que les prédictions de notre
Seigneur beni, dans I'Ancien Testament, sont une triple corde, pour
ainsi dire. C'est-a-dire que personne ne nie qu'a cote des prédictions
directes le concernant, il y a une description silencieuse et constante
de Lui et de son ceuvre, qui nous est fournie dans I'Ecriture Sainte,
ou plutét dans I'histoire sainte dont I'Ecriture est le récit. 11 est tout
a fait concevable que Dieu ait pu laisser le peuple élu sans aucune
trace écrite de prophétie. La promesse originale n'a pas pu étre
consigneée par écrit avant plusieurs générations, et il est concevable
qu'elle nait jamais été transmise que par la tradition. De la méme
maniére, Dieu peut préparer I'numanité a ce qu'il va faire par une
succession de personnes ou d'evénements dans I'histoire, qui sont
évidemment le fruit de son intervention plus directe, ou par des
institutions sacrées, des rites et des observances religieuses, qui
n'ont pas besoin en eux-mémes d'une autre attestation de leur
origine. L'essence de la prophétie est qu'elle doit prédire que
quelque chose d'avenir doit se produire, ou que quelqu'un se lévera
et accomplira une certaine ceuvre. Il n'est pas de son essence qu'il
doive nécessairement décrire le caractére de la personne prédite, ni
les caractéristiques et les details précis de son travail. 1l se peut que
ce soit I'office d'une ligne d'anticipations prophétiques de prédire
qu'une personne telle que le Messie des Juifs viendrait, et d'une
autre ligne ou d'autres lignes de la méme anticipation prophétique,
pour déclarer quelle sorte de personne Il devrait étre, et quelle
devrait étre Son ceuvre. Les choses de ce dernier genre sont plus
facilement prédites par I'exemple et par les institutions saintes que
par la simple prophétie, et il est donc tout naturel que, si Dieu se
donne la peine de prédire, disons, I'Incarnation, il prépare
I'hnumanité a la mission du Fils incarné par un certain nombre de
prédictions de ce caractere, de nature a donner une idée de ce qu'il
devait étre celui qui devait racheter le monde, et des particularités
de son ceuvre. Un seul type, et, bien plus encore, une série de types

60



de ce genre feraient plus pour faire connaitre notre Seigneur a
I'avance que les descriptions les plus élogieuses de prophétes tels
qu'lsaie.

Or, en ce qui concerne le Seigneur lui-méme, aucun étudiant de
la Bible et aucun chrétien fervent ne songe jamais a nier qu'il existe,
parcourant toute I'histoire de I'Ecriture, depuis son commencement
jusqu'a sa fin, une longue lignée presque ininterrompue dans sa
continuiteé, d'dames et de caractéres héroiques qui nous refletent le
caractére de notre Seigneur béni, et dont nous pouvons voir qu'il a
di beaucoup faire pour préparer le peuple élu a la fois pour sa
personne et pour son ceuvre. Nous avons déja dit quelques mots sur
cette grande chaine de Saints, qui commence, on peut le dire, avec
Abel, tué par I'envie de son frere, et qui embrasse tous les grands
noms et personnages de I'histoire sainte, Noé, Abraham, Isaac,
Jacob, Joseph, Moise, Josué, dans les Juges, Samuel, David, les
Prophétes plus tard dans I'histoire, et beaucoup de rois saints de la
maison de Juda. Les grandes vertus caractéeristiques de Notre-
Seigneur, et les grandes lignes de son ceuvre, semblent étre divisées
entre ces vieux saints, qui le représentent dans I'histoire sainte,
comme si le Saint-Esprit se réjouissait de reproduire
continuellement I'image la plus parfaite de I'hnumanité, avant qu'elle
ne soit elle-méme visible aux hommes, tant6t une ligne tantot une
autre, comme le pur rayon de lumiére peut étre brisé en diverses
couleurs, puis de nouveau combineé hors de leur union.

Or, il est certainement remarquable qu'il y ait une telle diversité
de caracteres et d'actions parmi ceux qui ont pourtant tous la méme
fonction, celle d'aider a la formation, dans I'esprit des hommes, de
I'image de Jésus-Christ, et aussi que la représentation soit si divisee
qu'elle l'est, certaines représentant ce que notre Seigneur devait
faire tandis que d'autres représentaient plus simplement son
caractére. Ainsi, par exemple, le fait que Jonas se soit sacrifié pour
la sécurité des autres et qu'il soit resté dans le ventre de la baleine
trois jours et trois nuits était, comme I'a dit notre Seigneur, le plus

61



clair des signes ou des prédictions de ce qu'il devait faire. Et on peut
dire la méme chose d'un héros tel que Samson, dans sa guerre
contre les ennemis du peuple de Dieu, et dans les fréquentes
défaites qu'il leur a infligees. C'est en cela que consiste leur
prédiction de Notre-Seigneur, et elle n'interfére pas avec leur office,
dans I'histoire sacree, s'il y a quelques-unes de leurs actions ou
certains des traits de leur caractére dans lesquels nous ne pouvons
voir que peu de ressemblance avec Notre-Seigneur.

Nous trouvons le cas que certains des grands types combinent
la double représentation en eux-mémes, comme Moise, dont la
délivrance du peuple était un type de I'ceuvre de notre Seigneur,
tandis que sa douceur le faisait refléter aussi le caractere de notre
Seigneur. De méme, David, dans son conflit avec Goliath, était un
type de l'ceuvre de notre Seigneur, tandis que sa douceur, sa
miséricorde et sa patience faisaient de lui un reflet du caractere de
notre Seigneur. Ainsi, Josué, dans sa conquéte de la Terre Sainte, et
Jacob, dans sa mise a la place d'Esail, sont des types des actions de
notre Seigneur de diverses manieres. Leur histoire contient des
incidents qui préparent distinctement l'esprit a ce que notre
Seigneur devait faire. Dans d'autres cas, c'est plutot I'anticipation
de ses vertus qui est dominante dans leurs histoires, et la fidélité
d'Abraham, et la priére d'Isaac, et la pureté de Joseph, et ainsi de
suite chez d'autres saints, préfigurent les mémes grandes qualités
de sainteté dans le modéle parfait, tout comme la vie des saints de
I'Eglise illustre son exemple aprés qu'il I'a donné par lui-méme.

C'est donc la que reconnaissent comme la verité tous les lecteurs
sérieux des Saintes Ecritures de I'Ancien Testament en ce qui
concerne la magnifique série d'anticipations personnelles de notre
Seigneur. Il semble trés étonnant qu'il n'en soit pas de méme pour
les prédictions de la Sainte Mére de Dieu. Car s'il est vrai que le
Seigneur lui-méme est la grande figure dans cette anticipation des
conseils de Dieu au moyen de types personnels, il n'est pas moins
vrai que la figure de la Sainte Vierge se trouve a c6té de celle de

62



notre Seigneur dans ce genre d'annonce prophétique egalement.
Nous avons vu ce qu'il en est des prophéties directes la concernant,
et il n'est pas difficile de montrer qu'il en est de méme pour cette
seconde classe de prédictions divinement ordonnées. Le caractere
et les perfections de la Sainte Vierge, ainsi que son office dans le
royaume de son Fils, font l'objet d'un glorieux recueil de ces
anticipations. Dans la ligne de la prophétie directe, nous trouvons
son absence de péché, sa libération perpétuelle des peines de la
chute, dans la plus ancienne de toutes les prophéties, et nous
trouvons la méme note frappée a nouveau dans la prophétie d'lsaie
concernant sa Vierge Conception, tandis que la plénitude de la
grace qui lui a été accordée est au moins suggérée dans son autre
prophétie concernant la verge d'lsaie.

Si nous nous demandons dans quelle mesure de tels traits du
caractére de la Sainte Vierge sont prédits de la maniére la moins
directe des types personnels, il est clair que nous ne pouvons pas
nous attendre a trouver des anticipations de la parfaite sainteté de
Marie chez les femmes qui sont ses représentantes dans I'Ancien
Testament. Mais nous voyons au moins ceci que I'histoire du peuple
élu est comme étoilée par une lignée de femmes nobles, telles que
les épouses et les meres des grands patriarches, et que la nation
entiére se distingue de toutes les nations de I'ancien monde par la
dignité singuliére et I'élévation de ses femmes en général. C'est
ainsi que I'histoire de la race élue, dans laquelle le monde entier
devait étre beni, semble refléter la lumiére de la promesse originelle
faite a I'numanité, dans laquelle une femme a eté placée si
visiblement a c6té du Rédempteur. Nous avons I'habitude, en
parlant des effets du christianisme dans le monde, de nous attarder
beaucoup sur I'élévation de la femme comme sur l'une de ses
réalisations les plus glorieuses, une réalisation qu'il faudra quelques
géneérations de dégradation moderne pour effacer complétement. Et
quand nous essayons de montrer ce qui a opére ce changement dans
le christianisme, nous avons coutume de dire que c'est en grande
partie di a la position de Marie dans le royaume de son Fils. S'il en

63



est ainsi, il n'est certainement pas extravagant de voir dans la grande
supériorité des femmes du peuple élu, telles qu'elles apparaissent
dans I'histoire, I'effet de la tradition primitive concernant la Mére
de Dieu, et de la présence, dans I'esprit de ceux qui s'attardaient le
plus sur les promesses de la rédemption, de la figure de la Femme,
qui devait étre des le début I'ennemie du serpent et de toute sa
couvée.

Si nous nous tournons vers le deuxiéme chef des anticipations
prophétiques dont nous parlons, a savoir, les anticipations qui se
rapportent a l'ceuvre qui est attribuée dans I'économie de la
rédemption a la Sainte Mere du Rédempteur, nous trouvons les
preuves encore plus abondantes et plus belles, et il est difficile de
voir comment cette chaine de preuves peut échapper a l'attention de
tout esprit réfléchi. En premier lieu, outre I'élévation générale de
caractere et d'importance dans I'histoire de la lignée des grandes
femmes dont nous avons parlé, nous trouvons une chose qui revient
constamment, que la mére d'un saint, d'un patriarche ou d'un héros
a une influence trés décisive sur la fortune de son fils, précisément
Ia ou ces fortunes, pour ainsi dire, semblent étre les plus typiques
de ce qui doit étre Vérifié plus tard dans Notre-Seigneur. C'est le cas
de Rébecca, la mére de Jacob, par I'intermédiaire de laquelle il a
obtenu la bénédiction spéciale du droit d'ainesse. C'est le cas de la
mere de Moise, par qui il est sauvé des eaux pour devenir le sauveur
de la nation. C'est le cas de la mére de Samuel, la premiére Anne,
dont le chant de joie est que la Sainte Vierge ait tant pris de son
propre Magnificat. Ainsi encore, la conception du héros Samson
était merveilleuse et au-dessus du cours de la nature, comme celle
de saint Jean-Baptiste, et I'ange de Dieu a été envoye, en premier
lieu, & sa mere plutdt qu'a son pére. Et il va de soi, et il est évident
a premiére vue, que cette conception et beaucoup d'autres
conceptions miraculeuses ou merveilleuses qui sont mentionnées
dans I'histoire sainte, sont tres naturellement comprises comme
ayant été concues pour préparer l'esprit des fideles a la plus
merveilleuse et miraculeuse de toutes, la Conception de notre

64



Seigneur béni dans le sein de la Vierge de Marie. C'est ainsi que
nous voyons l'archange Gabriel renvoyer la Sainte Vierge elle-
méme a la conception miraculeuse ou merveilleuse de saint Jean-
Baptiste dans le sein d'une mere agée et stérile, en des termes qui
sont tirés du récit de I'Ecriture concernant la conception d'lsaac
dans le sein d'une autre mére, comme sainte Elisabeth a cet égard,
non pas comme si I'Ange pensait que la foi de la Sainte Vierge avait
besoin d'une confirmation, mais parce que, a ce qu'il parait, c'était
I'intention de Dieu que de telles conceptions fussent les
anticipations de ce qui venait d'avoir lieu dans sa personne tres pure
et virginale.

En second lieu, nous trouvons I'histoire du peuple élu qui revient
sans cesse sur le méme trait, celui de la délivrance du peuple du
danger au moyen d'une femme. C'est le cas de la délivrance sous
Déborah et de la mort de I'oppresseur Sisera, provoquée par une
autre femme, Jaél. C'est notamment le cas des délivrances du méme
peuple par les actions de Judith et de la reine Esther. Dans ces cas,
comme dans celui de Jaél, il y a un ennemi manifeste du peuple de
Dieu, dont les machinations contre eux sont presque couronnées de
succes, mais qui est finalement abattu par le moyen d'une femme.
Sisera, aux pieds de Jaél, Haman vaincu et mis a mort par
I'intercession de la sainte reine Esther, et Holopherne vaincu par la
chaste Judith, sont autant d'images qui évoquent a la fois I'ennemi
de Dieu et de I'hnomme, dont les desseins contre I'hnumanité sont
anéantis par le moyen de Marie. Et il est certainement remarquable
que ces grandes délivrances ne soient pas mentionnées, pour ainsi
dire, simplement incidemment, dans le volume sacré de la
révélation, mais qu'on leur consacre des livres spéciaux de
I'Ecriture. C'est aussi le cas de I'histoire d'un autre beau personnage,
une aieule de Notre-Seigneur et de sa Mére, dont I'apparition dans
les pages sacrées ne peut donner d'autre récit, c'est-a-dire la
dévouée Moabite, Ruth, la mére d'Isaie, le pére de David.

65



Une seule chose est nécessaire pour donner a cette accumulation
de preuves de la grandeur de Notre-Dame dans les conseils divins
toute la force qu'elle mérite d'avoir sur l'esprit chrétien. Cette seule
chose est une intelligence suffisante du caractére de I'Ecriture elle-
méme. On pense parfois que I'Ecriture est une collection de livres,
qui n'ont pas beaucoup de rapport les uns avec les autres, mais qui
partagent la caractéristique commune d'étre les livres sacrés de la
nation sainte. Les gens parlent et écrivent sur I'Ecriture comme s'ils
étaient libres de la considérer dans ses différentes parties sans lien
entre elles, et de laisser de coté le fait que I'Ecriture entiére a un
auteur commun, le Saint-Esprit de Dieu. Il est en effet parfaitement
licite et louable de suivre avec le plus grand soin les caractéristiques
et tout ce que I'on peut découvrir des particularités et des objets
spéciaux de chaque auteur individuel des livres sacrés. En ce sens,
ces livres peuvent étre considérés comme des compositions
humaines, affectées, tout autant que tous les autres livres du Monde,
par le caractére de leurs auteurs respectifs. Mais I'Ecriture est
comme une cathédrale parfaite et magnifique, le dessin d'un grand
architecte, qui a arrangé tout son plan dans les proportions voulues
et dans une belle harmonie, et qui a ensuite confié I'exécution de
ses diverses parties a differents grands artistes, dont chacun est
guidé dans I'exécution de son ceuvre. Peut-étre plutot dira-t-on qu'il
est comme un corps vivant, dont chaque membre a sa fonction et sa
place qui lui sont assignées par son Createur. Il a été pris dans son
ensemble, et il faut se rappeler aussi que tout ce qu'il rapporte n'est
pas une série d'accidents sans rapport. L'Ecriture est le récit d'une
succession d'evénements divinement ordonnés, dont les principaux
incidents et personnages sont ce qu'ils sont en vertu de
I'arrangement providentiel de Dieu dans le gouvernement du
monde. Abraham, Moise, David et les autres grands types de notre
Seigneur étaient ce qu'ils étaient, et ont fait ce qu'ils ont fait, en
conséquence des conseils divins pour la rédemption de I'humanité,
et ils ont prépare le monde pour I'exécution de ces conseils divins,

66



dans les matieres ou ils étaient des types de Christ, par les actions
pour lesquelles ils ont été suscités par Dieu.

Cela aurait pu étre sans un enregistrement divin de toutes ces
actions et de tous ces caracteres. Mais il a plu a Dieu qu'il existe un
tel récit divinement ordonné, et que ce soit & partir de I'Ecriture, et
non d'un réecit simplement humain, ou du hasard des traditions
humaines, que nous apprenions les actions et les caracteres
prophétiques des patriarches et des saints de I'Ancienne Alliance.
Ainsi, dans I'Ecriture, chaque document est & sa place, et a sa
prééminence ou son obscurité désignee. Le méme dessein divin qui
a réglé I'histoire elle-méme dés le commencement, a également
réglé le récit de I'histoire. Quand on prend cela en considération, il
devient clair qu'il doit y avoir une raison divine pour la présence
dans le volume sacré de livres tels que ceux de Ruth, de Judith et
d'Esther. La raison de leur présence dans I'Ancien Testament n'est
pas loin a chercher pour le catholique, qui reconnait dans ces reécits
la prééminence dans le Royaume de Dieu de la Sainte Mere de notre
Seigneur. Pour d'autres, leur présence doit au moins étre une sorte
de casse-téte. Et il y a encore une chose a dire. Ceux qui nient les
anticipations prophétiques de Marie dans I'Ancien Testament
devraient se demander sérieusement s'ils peuvent encore soutenir
qu'il y a une anticipation prophétique de notre Seigneur béni. lls
sont dans ce cas, un peu comme ils le sont dans le cas des miracles
ecclésiastiques, qu'ils nient, tout en admettant les miracles
scripturaires et les miracles primitifs. Is rejettent, ce qu'ils rejettent,
pour des raisons qui sont également valables pour le rejet de
beaucoup de ce gu'ils admettent.

Nous devons étre tres brefs dans notre traitement de la deuxieme
classe de types de cette Sainte Mere, dont nous n'avons pas encore
parlé. Cette classe comprend les types qui ne sont pas personnels.
Ce sont des types que I'on trouve dans I'histoire sainte, ou dans les
choses et les choses ordonnées par Dieu, qui se démarquent dans
I'histoire, comme préfigurant plus ou moins clairement la dignité,

67



I'ceuvre ou le caractére de Marie. Il faut toujours se rappeler que,
tandis que nous séparons, pour notre propre commodité, les
diverses classes dans lesquelles la description prophétique de Marie
peut étre divisée, toutes ces classes étaient présentes a l'esprit des
Juifs dévots en méme temps, et I'effet de chacune était accru par
I'effet simultané des autres. Si nous voulons nous mettre dans une
certaine mesure dans la position de ces pieux eétudiants des
Ecritures et des ceuvres providentielles de Dieu, en ce qui concerne
ces anticipations de la position de Sa Sainte Mére dans le Royaume
a venir, nous devons nous efforcer de combiner dans nos propres
esprits ces diverses délimitations, de les appeler ainsi, d'elle, dans
I'Ecriture Sainte et dans I'histoire, la délimitation au moyen de la
prophétie directe, la délimitation au moyen des types personnels, et
cette troisieme classe aussi, la délimitation au moyen des types
d'une autre classe. Alors seulement nous pourrons nous dire que
nous avons recueilli tous les rayons de lumiére que les Ecritures de
I'’Ancien Testament ont répandus sur la grandeur de Marie, et qui
nous ont permis de penser en quelque sorte a elle, a c6té de Notre-
Seigneur, telle qu'elle a di se manifester dans les pieuses
anticipations du meilleur de la nation sainte.

Les types qui peuvent étre compris dans la classe dont nous
allons maintenant parler sont vraiment trés nombreux, du moins si
nous prenons dans notre liste toutes les choses et les circonstances
de I'Ancienne Alliance qui ont été appliquées de cette maniere par
I'imagination pieuse des chrétiens. Les hymnes qui sont
continuellement dans la bouche de ceux qui récitent le Petit Office
de I'lmmaculée Conception, sont plus ou moins des listes de ces
applications, et nous ne pouvons douter qu'il n'y ait un instinct trés
saint et trés vrai dans cette effusion d'amour reconnaissant envers
Dieu qui voit, dans toutes ses dispensations, réference continuelle
aux graces merveilleuses et a la dignité de celle qu'il devait faire sa
propre mere. 1l nous serait impossible, dans le présent chapitre, de
parcourir une partie considérable de cette liste de types, et nous
nous limiterons donc principalement a I'un des principaux d'entre

68



eux, en donnant a celui-ci un traitement un peu plus détaillé que
nous n‘avons pu donner a la plupart des types personnels dont nous
avons parlé dans les dernieres pages. Il sera bon d'avoir ainsi
montré combien on peut trouver dans la contemplation de I'un des
grands types de la Sainte Vierge, qu'ils soient personnels ou
impersonnels.

Saint Bernard a un passage dans I'une de ses ceuvres, dans lequel
il nous dit qu'il y a trois grandes choses dans I'histoire de I'Ancien
Testament qui sont particulierement destinées a representer la
Sainte Vierge et sa position dans le Royaume de son Fils. Quand
saint Bernard parle ainsi, il ne faut pas, bien sar, le comprendre qu'il
pense qu'il n'y a rien de plus que les trois grands types dont il parle,
mais qu'il considére que ces trois-la ont une certaine prééminence
sur tous les autres. Les trois choses dont il parle sont, premierement,
le buisson ardent que Moise a vu au moment ou il a été envoyé en
mission pour délivrer le peuple d'Israél du joug des Egyptiens ;
deuxiéemement, I'Arche d'Alliance ; et enfin, bien que la premiére
dans le temps, I'échelle de la vision de Jacob, s'étendant de la terre
au ciel, sur laquelle on voyait les anges de Dieu monter et
descendre.

Notre-Seigneur lui-méme fait allusion a I'échelle, dans sa
premiere entrevue avec ses disciples, qui sont venus a lui sur les
bords du Jourdain apres sa tentation, ayant eté jusque-la les
disciples de saint Jean-Baptiste. Il dit qu'ils verront les cieux
ouverts et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de
I'hnomme. Cette application de la vision de notre Seigneur a Sa
propre Humanité Sacrée n'exclut pas, bien sir, I'application de la
méme vision a la Sainte Mere a qui cette Humanité Sacrée a éte
enlevée, et il est bon d'affirmer, une fois pour toutes, la vérité que
beaucoup de choses qui sont dites principalement, et dans le sens le
plus complet de notre Seigneur, on peut aussi dire dans un autre
sens et dans le sens le plus vrai de Sa Sainte Mére. Et nous pouvons
supposer que cette application du passage a la Sainte Vierge est

69



dans I'esprit de I'Eglise, lorsqu'elle ordonne a ses enfants de chanter
a la Vierge avec l'invocation : Janua celi, car ce titre est tiré des
paroles de Jacob aprées cette vision : « Ce n'est rien d'autre que la
maison de Dieu, et la porte du Ciel. » Le sens de I'épithete, telle
qu'elle s'applique a Marie, serait naturellement qu'elle est la
communication entre la terre et le Ciel, en tant qu'elle est
I'instrument choisi, conscient et volontaire de I'Incarnation, par
laguelle la Nature divine a été unie a la Nature humaine de notre
Seigneur dans I'unité de la Personne., et, en conséquence, le ciel et
la terre étaient unis dans un lien merveilleux et indissoluble pour
les siecles des siecles. Nous n'avons pas besoin de dire grand-chose
de la premiére image mentionnée par saint Bernard, celle du
buisson ardent. C'est une représentation claire et simple de la
Virginité Immaculée et de la fecondité virginale de la Sainte Vierge,
comme le chante I'Eglise lors des deux fétes de la Circoncision et
de la Purification, Rubum quern viderat Moyses incombustum,
conservatam agnovimus tuam laudabilem virginitatem. (Le
buisson que Moise avait vu sans étre consumé conserve ta virginité
louable, 6 Vierge.). Mais nous pouvons dire un peu plus de la
seconde des images mentionnées par saint Bernard, celle de I'Arche
d'Alliance, qui se rattache aussi a la Sainte Vierge dans les
dévotions communes de I'Eglise, ol elle est invoquée sous le titre
de Federis Arca (Arche de I'Alliance).

Or, il est évident, en premier lieu, que I'image de I'Arche
d'Alliance, telle gu'elle s'applique a la Sainte Vierge, la rattache au
systeme religieux de I'ancienne Alliance, et aux espérances et aux
perspectives du peuple élu de Dieu, d'une maniére qui est tout a fait
plus proche que celle en laquelle méme les autres grands types sont
lies a eux. Tout le systtme du Tabernacle et du Temple était
prospectif et prophétique, et tout ce qui s'y trouvait annoncait ce qui
devait réussir. Mais un type personnel pouvait laisser une
impression plus ou moins vive sur l'esprit des Juifs dévots. Ainsi,
un incident de I'histoire, tel que le passage de la mer Rouge ou la
vision de la brousse, serait trés fermement imprimé dans leur esprit,

70



mais pas aussi fermement que les images ou les traditions qui
étaient constamment maintenues devant eux par la répétition
quotidienne. Ainsi, I'image de notre Seigneur, véhiculée dans le
sacrifice quotidien de l'agneau, serait une image plus vivante que
celle véhiculée par la victoire de David sur le géant Goliath. De
cette fagon, la représentation de la Sainte Vierge véhiculee par
I'échelle dans le songe de Jacob, ou méme par le buisson ardent,
resterait comme une tradition historique dans I'esprit des gens. Mais
il ne serait pas aussi bien conservé ni aussi important que celui qui
a été transporté par I'Arche d'Alliance, la chose la plus sacrée qu'ils
aient en leur possession, le seul grand trésor de la nation sainte, qui
a duré de génération en génération, et dont les fortunes ultimes se
sont perdues dans I'obscurité, a I'exception d'un passage des plus
remarquables dans I'un des livres des Maccabées.

L'arche dans le Temple ou Tabernacle était la chose la plus
sainte, la chose qui, plus que toute autre, répondait, méme
imparfaitement, a la présence de notre Seigneur dans son existence
sacramentelle sur les autels de I'Eglise catholique. Il était en effet
cache aux yeux de I'nomme comme une chose trop sacrée pour étre
vue, mais sa présence etait ressentie comme quelque chose qui
rapprochait le ciel et Dieu de la terre et du peuple de Dieu. C'était
le centre de la dévotion, de I'adoration, a un degré qui n'est vrai pour
rien d'autre. Elle avait une histoire qui lui était propre, qui s'étendait
a travers tous les siecles les plus prosperes de la vie du peuple saint
; et, si le sacrifice continuel jour aprés jour symbolisait le grand
sacrifice d'expiation entre Dieu et I'homme, qui devait étre
accompli sur la croix, I'arche d'alliance était un symbole et un gage
de la promesse et de l'alliance de Dieu avec son peuple, et
représentait sa protection et son amour toujours durables.

L'Arche a été faite par Moise sous des instructions speciales de
Dieu. Il devait étre fait des bois les plus précieux, et il devait étre
recouvert a l'intérieur et a I'extérieur d'or pur et fin. Des ordres
furent donnés quant a sa forme et a ses dimensions, quant a sa

71



couverture, quant a la maniére dont il devait étre transplanté d'un
endroit a l'autre, et quant au soin a prendre pour l'abriter et le garder
dans le Saint des Saints lui-méme, ou il était la chose la plus
précieuse. Saint Paul nous dit qu'il contenait a l'origine les
mémoriaux les plus sacrés de ce que Dieu avait fait pour son peuple.
3L 11 contenait, au moins pour un temps, les tables de la Loi écrite
du doigt de Dieu, les vases d'or dans lesquels une partie de la manne
miraculeuse était conservée, et la verge d'Aaron, qui avait fleuri
lorsque les verges des autres princes des tribus étaient restées telles
qu'elles étaient. On nous parle des miracles qui ont accompagné
I'Arche. Ainsi, lorsque le peuple devait entrer en Terre Sainte en
traversant le Jourdain, les prétres portant I'arche étaient invités a
entrer dans le fleuve, qui fut immédiatement divisé, les eaux en bas
roulant, les eaux en haut restant comme un mur, jusqu'a ce que,
lorsque toutes les tribus furent passees, les prétres eux-mémes et
leur fardeau sacré atteignirent la rive opposée. De plus, lorsque la
premiére ville du pays que Dieu avait l'intention de leur donner
devait étre prise, ses murs tomberent miraculeusement, apres que
les prétres eurent porté I'arche en procession autour d'eux pendant
sept jours consécutifs. Il en resta ainsi pendant de nombreuses
générations le trésor du peuple saint, le centre de son culte, ou qu'il
ait éte abrité pour le moment, jusqu'a ce qu'une fois ils soient assez
profanes pour I'emmener au combat avec eux, espérant que sa
présence serait une sorte de charme magique, pour leur assurer la
victoire, et puis, comme pour justifier sa sainteté, Dieu a permis
qu'il soit emmené en captivité, et le peuple a été vaincu avec un
immense carnage. Méme dans sa captivité, elle a été défendue par
Dieu, et les plaies avec lesquelles les différentes villes des Philistins
ont été punies pendant que I'Arche était avec eux, les ont fait la
rendre aux Israélites comme une conguéte trop colteuse pour qu'ils
la gardent. Lorsqu'elle fut accueillie par le peuple élu, nous
trouvons des hommes punis de mort subite pour I'avoir touchée, ou
pour avoir regardée a l'intérieur, tandis que la maison dans laquelle

1 He 1X, 4.

72



elle était logée pendant un certain temps, recevait d'immenses
bénédictions a la suite de sa présence. Finalement, David l'apporta
avec de grandes rejouissances dans la ville de Sion, et avant sa
mort, il prépara les trésors de toute espece qui devaient étre
dépenses par son fils Salomon pour construire le temple dans lequel
il devait habiter. Elle y resta jusqu'aux jours sombres de la captivite
babylonienne et de la destruction de la ville, ou l'on dit que le
prophéte Jerémie s'en empara, avec le tabernacle et l'autel de
I'encens, et les placa dans une grotte sur le mont Nébo, qui devint
immediatement introuvable. La prophétie fut alors donnée qu'elle
devait rester cachée jusqu'a la restauration finale du peuple juif dans
la faveur de Dieu, lorsqu'il se convertira a la fin du monde. 22

Si nous essayons de dégager ce qui peut étre signifié a I'égard
de la Sainte Mere de Dieu par ce type merveilleux d'elle qui se
trouve dans I'Arche de I'Alliance, nous trouvons que le témoignage,
pour ainsi dire, de cette sorte d'anticipation prophétique est un
renouvellement de ce qui a déja été donné dans les autres lignes de
ces anticipations. C'est-a-dire, en premier lieu, nous trouvons que
I'Arche est un symbole de sainteté et de perfection immenses et
immaculées, et nous le trouvons dans le bois pur dont elle a éte
faite, dans I'or précieux dont elle a été incrustée et refaite, et dans
le contenu sacré qu'elle contenait en elle, les tables de la Loi, le pain
des anges et la verge d'Aaron. Nous trouvons la méme
caractéristique dans les miracles opérés pour justifier son
inviolabilité, que ce soit sur les Philistins qui ravissaient I'arche, ou
sur ceux d'entre les Israélites eux-mémes qui étaient a blamer a cet
égard. S'il avait contenu le Saint-Sacrement lui-méme, les
jugements de Dieu n'auraient pas pu étre plus sévéeres. Et nous
trouvons le méme témoignage de sa sainteté singuliére dans
I'nistoire de ce qu'en a fait le prophéte Jérémie apres la destruction
de Jérusalem.

32Jo 111, 14-17 ; VI, 20 : I Rois IV, 17 ; V. VL. VII. ; 2 Rois VI, 2-19 ; VIII, 4-11 ; 2 Mb 11,
1-7.

73



En second lieu, nous voyons dans I'Arche, et dans la position
qu'elle occupe dans le systéme religieux de I'Ancienne Alliance, un
autre caractére qui doit aussi étre observé chez la Sainte Vierge, a
savoir qu'elle est comme le gage de l'alliance entre Dieu et son
peuple. L'histoire de la femme de Phinée, fils d'Elie, est une preuve
touchante de la maniére dont l'arche était considérée comme le
signe visible de la promesse de Dieu. Car on nous dit qu'elle n'a pas
pensé a son beau-pére ou a son mari, de son mari, tous deux
moururent au moment ou I'Arche fut prise (le premier en effet par
chagrin de la nouvelle : « Quand il eut nommé I'Arche de Dieu, il
tomba de son tabouret en arriere et pres de la porte, se brisa le cou
et mourut, »), et la belle-fille appela I'enfant qui lui était ne Ichabod,
en disant : « La gloire a disparu d'lsraél, parce que I'arche de Dieu
a ete prise. » 1l y a quelque chose qui rappelle ce caractére du gage
de la promesse et de l'alliance entre Dieu et le peuple, dans la
maniére dont la promesse de Notre-Dame est utilisée par Isaie dans
la premiére prophétie dont nous avons déja parlé. Car 13, il utilise
distinctement la prédiction concernant la Vierge Meére du
Redempteur, qui devait venir de la maison de David, comme une
assurance a cette maison qu'elle ne sera pas éteinte par la
confédération hostile du royaume d'lsraél et du royaume de Damas.
Et la troisieme caractéristique, dans laquelle I'Arche peut étre
considérée comme une figure si parfaite de la Sainte Vierge, est
apparentée a cette derniere. Car il consiste dans la vérité que I'Arche
a éte la source de bénédiction pour tous ceux qui I'ont hébergée ou
soigneée, ainsi que la protection de toute la nation, au milieu de
laquelle elle a été conservée avec tant de vénération. 1l nous semble
voir dans cet attribut de I'Arche d'Alliance une prefiguration de la
position de la Vierge Mere de Dieu dans le Royaume divin, dans
lequel elle est honorée comme protectrice et défenseuse spéciale du
peuple chrétien et de I'Eglise catholique.

Cela doit suffire pour un spécimen de la classe des prophétie
dont nous parlons maintenant. Il est inutile d'ajouter que de fervents
écrivains chrétiens ont trouvé cette sorte d'anticipation de la Sainte

74



Mere de Dieu, dans presque tous les livres de I'Ancien Testament.
Nous avons déja parlé de I'échelle de Jacob et du buisson ardent qui
n'a pas été consume. On la voit aussi dans le baton d'Aaron, qui
bourgeonna lorsque les autres batons restérent comme auparavant.
On la trouve dans la toison de Gédéon, qui était humide quand tout
autour était sec, et seche quand tout autour était humide. Elle est la
verge d'lsaie, la porte d'Ezéchiel, I'étoile de la prophétie de Balaam,
le propitiatoire d'or, par lequel les offenses du peuple ont été
pardonnées, le tréne de Salomon qui est la protection et la
sauvegarde du royaume. Il suffit de dire que, tout au long de
I'Ecriture, il y a ce témoignage continuel de l'importance, dans les
conseils de Dieu, de celui qui n'était pas le Messie, l'auteur et la
source de toute grace et de toute délivrance, mais qui était
intimement lié a Lui, le canal par lequel Il nous parvient,
I'instrument volontaire, conscient et delibéré de I'Incarnation, en ce
sens, necessaire a I'exécution des desseins miséricordieux de Dieu,
et en proportion qui lui est chere, grand a ses yeux et par sa grace,
et, enfin, constamment exposé dans les promesses divines a ses
cotés, pour l'encouragement et le réveil des cceurs défaillants et
évanouis des enfants d'Eve, héritiers de la promesse originelle.

L'Ecriture Sainte est un trésor de vérité et de révélation des voies
de Dieu, qui ne sera jamais pleinement comprise tant que la lumiere
du ciel ne sera pas répandue sur ses pages dans les contemplations
de I'éternité. Nos notions les plus completes de la prophétie, en
particulier, sont probablement tout a fait insuffisantes. Il y a
certainement, on peut le dire sans se tromper, beaucoup de parties
de ce trésor qui ne sont pas encore entierement comprises par
I'intelligence chrétienne. S'il en est ainsi, il n'est pas grand-chose
d'ajouter pour que I'on puisse supposer sans risque que I'intelligence
que nous possedons quant a la correspondance parfaite entre les
anticipations scripturaires de notre Seigneur et de son ceuvre, et son
caractére et son ceuvre eux-mémes, dans leurs effets sur le monde,
n'a pas encore pénétreé toutes les profondeurs des conseils de Dieu.
Ainsi, I'étude de la prophétie ne peut jamais étre mise de coté,

75



comme si elle était un stock épuisée. Méme avec nos connaissances
actuelles, il ne serait pas difficile d'ajouter beaucoup aux quelques
grandes lignes qui ont été établies jusqu'a présent sur le sujet.

On peut citer un exemple. Pour les Juifs du temps de notre
Seigneur, on ne peut pas penser que les prédictions qui parlaient si
clairement de la partie souffrante et expiatoire de son ceuvre et de
sa maison étaient aussi géneralement intelligibles que celles qui
prédisaient les gloires de son royaume. Et pourtant, il est clair que
cette partie du message prophetique était assez claire a la face de
I'Ecriture. Saint Paul fait appel & la connaissance que « le Christ
doit souffrir », comme ce qui aurait pu étre possédé méme par
Hérode Agrippa, a moitié paganisé. Notre Seigneur a réprimandeé
les deux compagnons de sa marche vers Emmadis, pour leur
ignorance sur ce méme chef des annales prophétiques. Ainsi, l'issue
méme de I'ceuvre de la Rédemption elle-méme, telle qu'elle a éte
entreprise par notre Seigneur, une question qui a abouti a Son rejet
par le peuple méme a qui avaient été deposes les annales sacrées de
I'Ecriture qui devaient les préparer a L'accepter, était elle-méme une
question de prophétie. C'est ainsi que saint Paul a pu dire dans son
discours a Antioche en Pisidie : « Ceux qui habitaient Jérusalem et
ses chefs, ne le connaissant pas, ni les voix des prophétes qui sont
lus chaque sabbat, le jugeant, les ont accomplis, et ne trouvant en
lui aucune cause de mort, ils ont demandé a Pilate de le tuer, et
quand ils eurent accompli tout ce qui était écrit de lui, en le
descendant de l'arbre, ils le déposerent dans un sépulcre. »% C'est
ainsi que I'Eglise  pouvait immédiatement indiquer
I'accomplissement des prophéties en notre Seigneur, méme dans les
choses mémes qui semblaient annoncer au monde que les
prophéties ne pouvaient pas trouver leur accomplissement en lui.
L'humiliation du Fils de Dieu et son sacrifice sur la croix faisaient
aussi certainement partie de la description prophétique que le fait
qu'il devait naitre d'une vierge de la maison de David, et que

% Actes XXVI. 23, XIlII. 29.

76



Bethléem devait étre le lieu de sa naissance. Cependant, si I'on avait
posé aux scribes et aux pharisiens qu'Hérode consulta a l'arrivée
des rois orientaux sur le lieu de la Nativité de Notre-Seigneur cette
autre question sur la maniere dont il mourrait, il est assez probable
qu'ils n'auraient pas pu répondre correctement. Au moins, il est clair
que, si les prophéties, telles qu'ils les comprenaient, incluaient ce
point, c'était un point vers lequel leur esprit n'était pas
habituellement dirigé. C'est un exemple de la maniére dont tout un
cycle de prédictions, assez clair en soi, peut ne devenir clair pour
I'esprit de ceux a qui il s'adresse qu'aprés son accomplissement. Et
quand cela devient ainsi clair, cela ajoute un élement tout a fait
nouveau au témoignage de la prophétie.

Ce qui est donc vrai de I'accueil que le peuple élu doit faire a
Notre-Seigneur, peut I'étre aussi de beaucoup d'autres choses liees
a son histoire dans I'Eglise. Ceux-ci peuvent étre portés a I'esprit
des fidéles étudiants de I'Ecriture au cours des ages. Il n'y a aucune
raison de supposer que le champ de la prophétie est encore épuisé.
Ainsi, par exemple, il ne faut pas s'étonner si nous constatons que
I'histoire de I'Eglise dans le monde, bien que les visions glorieuses
du prophete évangélique trouvent en elle leur accomplissement
adéquat, est encore a bien des égards une histoire d'échecs et de
déceptions, et que ce trait de son histoire est aussi un trait de son
anticipation prophétique. Il y a beaucoup de raisons de considérer
que I'histoire du peuple juif et de la politique divinement instituée
a laquelle les promesses et les oracles de Dieu ont été confiés, peut
avoir pour but de préparer I'esprit des fidéles a I'histoire du royaume
chrétien. L'Eglise qui ne doit jamais finir a des prérogatives et des
dons que la Synagogue n'avait pas, I'éternel Paraclet lui-méme a
établi sa demeure en elle, les portes de I'enfer ne peuvent prévaloir
contre elle, elle a recu les paiens pour son héritage, et les parties les
plus éloignées de la terre pour sa possession. Et pourtant, d'un autre
cOté, son sort dans le monde doit &tre semblable a celui de son divin
Maitre et Fondateur, qui est venu aux siens et qui ne l'a pas recu
chez les siens.

7



Cela fait, le premier martyr chrétien fut chargé de montrer aux
autorités juives, dans son discours devant le Sanhédrin, que c'était
ce qu'il fallait attendre de toute I'histoire de la nation. Il leur montra
comment Joseph avait été maltraité par ses freres, comment Moise
avait été refuse et rejeté de la méme maniére, et qu'ensuite il avait
été fait le prince et le sauveur du peuple, comment, méme apres la
délivrance d'Egypte, ils avaient pensé a revenir, et avaient fait faire
a Aaron le veau de fonte, comment leurs idolatries leur avaient valu
le chatiment de la captivité babylonienne, comment ils avaient
toujours résisté au Saint-Esprit, comment aucun des prophétes
n'avait échappé a la persécution, comment ceux qui avaient éte les
prédicateurs de la venue du Juste avaient été traités par eux comme
Lui-méme avait été traité. Il est probable que l'audience de saint
Etienne contenait trés peu de gens qui avaient considéré les
prophéties sous cet angle. Le rejet du peuple avait méme été
directement predit par Daniel comme la punition de leur propre
rejet du Messie. C'était l1a que se trouvaient les paroles dans le livre
du dernier des plus grands prophétes, et ils n'y avaient jamais prété
attention. Le méme rouleau de prophéties peut contenir des
prédictions tout aussi inapercues qui se rapportent a I'Eglise. Si elle
doit lire sa propre histoire dans I'histoire des relations de Dieu avec
son peuple élu, et du retour qu'il a recu d'eux, elle n'a jamais a
s'étonner si I'image des ages chrétiens se déroule devant elle comme
une image du triomphe de la puissance divine, mélée a celles de la
perversité humaine et de la méechanceté satanique. Méme dans les
temps les plus sombres qui sont encore a venir, les jours de
I'’Antéchrist, ses enfants seront en mesure de confirmer leur foi en
sachant que méme ces maux ont eté predits, et de faire écho aux
paroles des Apétres sous la premiére persécution, que les ennemis
de Dieu n'ont fait qu'« accomplir ce que sa main et son conseil ont
décrété de faire. » 3

3425 Actes V. 11, Dan. I1X. 25 ; Actes IV 28.

78



Mais il est plus dans notre but immediat de nous rappeler que
les annales de la prophétie peuvent continuellement jeter une
lumiere nouvelle, non seulement sur l'avenir immédiat et les
destinées ultimes de I'Eglise dans le monde, mais aussi sur le grand
plan des voies de Dieu avec notre race dans la mesure ou il a encore
été devoilée. Nous pouvons aborder I'histoire de I'Incarnation, dans
la mesure ou il nous est donné de la dessiner, avec la conviction que
nous la trouverons répétant constamment, méme dans ses moindres
détails, les incidents et les traits caractéristiques qui trouvent leur
place dans les réecits de I'Ancien Testament, non pas simplement
parce qu'ils se sont produits, mais parce qu'il y avait la quelque
chose qu'il valait la peine de dire, de consigner, pour illustrer ce qui
allait arriver apres. Toute I'histoire du genre humain, et de chaque
ame individuelle, est ce qu'elle est par la permission et la
prévoyance de Dieu. L'Ecriture est le récit de Dieu de ce qu'll a fait
et permis, mais pas de tout ce qu'll a fait et permis. C'est le récit
d'une grande partie de ce qu'il a fait ou permis, qu'il a choisi de
présenter a ses enfants de la maniere particuliere et la plus
miséricordieuse, guidant I'esprit et les mains des écrivains inspirés
quant a ce qu'ils doivent dire et a ce qu'ils doivent omettre. Mais la
fin et la portée de toutes les voies de Dieu avec I'humanité sont
I'accomplissement de Son dessein gracieux pour la rédemption du
monde par notre Seigneur, et le fondement du Royaume éternel de
Son Fils. La structure de I'Ecriture Sainte est autant l'ceuvre de
Dieu, qu'une ceuvre congue, ordonnée et arrangée par Lui, en ce qui
concerne I'accomplissement de Son grand dessein, que les details
de la législation mosaique et I'arrangement des cérémonies sacrées
et des sacrifices du Temple ou du Tabernacle. Nous avons déja vu
comment saint Paul applique ainsi les récits de [I'histoire des
Israelites dans leurs pérégrinations dans le désert. Qu'est-ce que le
méme apOtre ne nous aurait pas dit, s'il avait été chargeé de parcourir
toute I'histoire de I'Ecriture, et de nous indiquer, comme notre
Seigneur I'a montré aux deux disciples sur le chemin d'Emmads, les
choses, I'une apres l'autre, qu'il aurait pu noter comme étant écrites

79



et enregistrées, comme des anticipations du Fils incarné et de sa
Sainte Meére !

Les considerations sur lesquelles nous nous sommes arrétés si
brievement et si imparfaitement nous permettent au moins de voir
combien Il'ceuvre de Dieu était parfaite et compléte dans la
préparation du peuple elu a la grande fonction pour laquelle elle
était principalement destinée a I'égard du royaume de I'Incarnation.
Nous n'avons fait qu'effleurer quelques points principaux, et nous
avons été obligés de laisser presque sous silence d'autres chefs de
la préparation prophétique d'Israél. Quand nous considérons
combien il est peu en mesure pour une intelligence humaine de
rendre compte des voies et des chemins de Dieu, nous pouvons au
moins avoir des raisons d'étre certains gue rien ne manquait de la
part de Dieu pour l'accomplissement de son conseil éternel. Il
n‘aurait rien pu faire, comme le dit le prophéte, pour sa vigne, ce
qu'il n'a pas fait. Ce n'est pas sa fagon de permettre qu'une de ses
grandes ceuvres, aucun dessein de sa miséricorde et de sa sagesse
n'atteigne pas son but et son intention, malgré la grande infidélité
des hommes a se conformer a ses arrangements et a ses dispositions
pour leur bénéfice. Ainsi, bien que la nation juive, en tant que telle,
soit tombee et ait été rejetée en conséquence de son propre rejet de
notre Seigneur, il est certain que le véritable Israél de Dieu a profité
des anticipations et des predictions dont nous avons parlé, et que la
belle ceuvre de la prophétie n'a pas été accomplie en vain. Nous
pouvons étre certains qu'il y avait des cceurs et des ames préts a
accueillir Notre-Seigneur et son Eglise lorsque la plénitude des
temps serait venue, et que leur empressement était le fruit de leur
étude fidele des nombreuses lignes de prophétie dont nous avons
parlé si sommairement. Ceux-ci, les vrais Israélites, sont devenus a
leur tour les enseignants du monde en dehors d'Israél, et ils ont
transmis a I'Eglise éternellement vivante, non seulement la vraie
foi, les graces précieuses et les moyens de salut qui ont découlé de
I'Incarnation, mais aussi I'appréciation vraie et reconnaissante des

80



trésors contenus dans les multiples révélations de Dieu sur lui-
méme, par lesquelles I'Incarnation a été anticipee et annoncée.

81



